
1

HACIA UNA ÉTICA DE LA VIDA: EL FUNDAMENTO FILOSÓFICO DE LA BIOÉTICA CONTEMPORÁNEA





BIOÉTICA FÁCIL: FUNDAMENTOS, 
VALORES, PRINCIPIOS Y DILEMAS



© Editorial QUEYÁM Cía. Ltda., 2025.
Todos los derechos reservados. Ninguna parte de esta obra puede ser reproducida, 
almacenada o transmitida en ninguna forma ni por ningún medio sin autorización 

previa de la editorial.

Copyright 2025 Compañía Editorial 
Reservados todos los derechos. 
© Editorial QUEYÁM Cía. Ltda. 
Pérez de Anda 01-180 y Castillo 
Ambato – Ecuador 
Teléfono: (+593) 96 239 7155
editorial@queyam.com 

Primera edición 
ISBN:				    978-9942-7337-2-6 
Fecha de publicación:	 	 20-11-2025

Autor: 
Edison Naranjo Luzuriaga
	 	

Equipo editorial
Director:		  Diego Bonilla Jurado
Coordinador editorial:		  Fernanda Núñez Ambato
Editor literario:		  Eliana Moreta Banda
Diseño y diagramación:		  Fernando Ortiz Betancourt

Revisores:
Dra. M.ª Begoña Girbau Campo

Máster Universitario en Bioética, Universidad de Navarra.(España)

Dr. José Moreno Villares
Máster en Bioética y Bioderecho, Universidad Rey Juan Carlos de Madrid 

(España)







VII

BIOÉTICA FÁCIL

CAPÍTULO I

HACIA UNA ÉTICA DE LA VIDA: EL FUNDAMENTO FILOSÓFICO DE LA 
BIOÉTICA CONTEMPORÁNEA ................................................................................ 1

Fundamentos filosóficos y principios de la bioética .......................................................... 1

Contexto histórico, social y aplicación ética de la bioética ................................................ 7

Institucionalización, dilemas y desafíos contemporáneos de la bioética ........................ 13

CAPÍTULO II

EL ORIGEN DEL SENTIDO: LA ANTROPOLOGÍA COMO CLAVE PARA              
UNA BIOÉTICA HUMANISTA ................................................................................. 29

Fuentes y fundamentos antropológicos de la bioética ..................................................... 30

Antropología personalista y elección de lo humano ........................................................ 34

La vida y la persona como don ......................................................................................... 38

La persona, la comunión y la relación con la ciencia ....................................................... 41

Antropología, sociedad y desarrollo humano .................................................................. 51

CAPÍTULO III

LA ÉTICA COMO FUENTE PRÓXIMA DE BIOÉTICA:                                                            
EL DISCERNIMIENTO PARA LA VIDA .................................................................. 57

Evolución y fundamentos de la ética ................................................................................ 57

Tendencias y problemáticas éticas contemporáneas ........................................................ 61

Modelos éticos y dignidad humana en la bioética ........................................................... 64

Ética, moral y formación filosófica ................................................................................... 67

Normas morales basadas en estos principios éticos ......................................................... 70

Valores y libertad humana ................................................................................................ 71



VIII

BIOÉTICA FÁCIL

CAPÍTULO IV

ENTRE LA RAZÓN Y LA FE: FUNDAMENTOS FILOSÓFICOS Y                       
TEOLÓGICOS DE LA BIOÉTICA .............................................................................. 75

La filosofía y su relación con la bioética ........................................................................... 75

Ramas de la filosofía aplicadas a la bioética ..................................................................... 77

La moralidad y la ética profesional en la bioética ............................................................. 80

Perspectivas teológicas y personalistas en la bioética ....................................................... 84

CAPÍTULO V

LA NORMA Y LA CONCIENCIA: BIOÉTICA, LEY CIVIL Y ÉTICA               
PROFESIONAL .............................................................................................................. 89

Derechos humanos: fundamentos y principios ............................................................... 89

Derechos humanos y bioética: desafíos y relaciones ....................................................... 92

CAPÍTULO VI

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA ........ 109 

Sección I: Dilemas sobre la vida y la salud ...................................................................... 110

Sección II: Dilemas en investigación y tecnología médica ............................................. 119

Sección III: Dilemas sobre el origen de la vida ............................................................... 139

Sección IV: Dilemas sobre el final de la vida .................................................................. 156

Sección V: Dilemas sobre conducta y sociedad .............................................................. 168

REFERENCIAS ............................................................................................................. 187

ANEXOS ........................................................................................................................ 213



IX

BIOÉTICA FÁCIL

Este libro es un recorrido profundo por los dilemas 
éticos que la bioética contemporánea plantea, pero 
también es una invitación a una reflexión crítica sobre 
qué principios y valores deben guiar nuestras decisiones 
en la medicina, la biotecnología y la vida cotidiana. En 
un mundo cada vez más tecnificado, se hace urgente 
decidir qué tipo de pensamiento ético debe orientar 
nuestra relación con la ciencia, la salud y la vida humana.

La antropología, entendida desde el personalismo 
ontológico, nos recuerda que el ser humano no puede 
reducirse a un mero objeto de estudio o manipulación, 
sino que es una persona dotada de interioridad, libertad 
y sentido. En esta perspectiva, el mayor principio ético 
es el principio de dignidad, fundamento sobre el cual 
deben construirse todas las decisiones morales. La 
filosofía y la teología, en diálogo permanente, revelan el 
sentido profundo de la existencia humana y orientan la 
acción ética hacia la plenitud del ser personal.

La bioética, desde este enfoque, no puede quedar 
reducida a una mera aplicación técnica de principios, 
sino que debe ser un espacio de reflexión donde se respete 
la integridad del ser humano y se escoja deliberadamente 
aquello que más lo humaniza. Este libro, a través de 
preguntas y respuestas, invita a reconocer que las 
decisiones éticas en biomedicina deben trascender los 
intereses utilitarios, protegiendo la vida, la libertad y la 
autonomía personal.

A lo largo de estas páginas, el lector encontrará una 
constante reflexión sobre la necesidad de fundamentar 
la bioética en una antropología que se base no solo en 
principios filosóficos, sino también en una comprensión 
profundamente humana y trascendente de lo que 

PREFACIO



X

BIOÉTICA FÁCIL

significa ser persona. Al enfrentar dilemas éticos en 
la biomedicina y la salud, debemos preguntarnos 
constantemente: ¿Estamos eligiendo lo que hace más 
humana a la persona? ¿Cómo aplicar una ética que 
respete su libertad, su dignidad y su valor intrínseco, sin 
caer en reduccionismos ni utilitarismos?

Este es un libro de preguntas, porque la bioética está 
llena de incertidumbres y dilemas sin respuestas fáciles. 
Pero también es un libro de respuestas, porque busca 
proporcionar los marcos éticos necesarios para discernir 
entre lo que es moralmente correcto y lo que no lo es, 
siempre recordando que la vida humana y su dignidad 
son irrenunciables. Elegir una antropología que coloque 
en el centro la dignidad humana no es solo un deber 
moral, sino una responsabilidad hacia nosotros mismos, 
hacia los demás y hacia las generaciones futuras.







1

Este capítulo explora los principios filosóficos esenciales de 
la bioética, centrados en el respeto a la dignidad humana y en la 
comprensión de la vida como un don. A través de conceptos como la 
autonomía, la justicia, la beneficencia y la no maleficencia, la bioética 
busca equilibrar los avances científicos con el respeto por la persona, 
entendida desde una perspectiva personalista. En un mundo cada vez 
más complejo, estos principios nos ayudan a tomar decisiones éticas que 
protejan la vida y la integridad humana.

Para poder abordar estos dilemas de forma adecuada, es necesario 
primero comprender los fundamentos que sustentan la Bioética, 
especialmente la concepción del ser humano como un fin en sí mismo. 
A continuación, se presentan preguntas clave que guiarán nuestra 
reflexión sobre cómo estos principios se aplican en la práctica.

Fundamentos filosóficos y principios de la bioética

1. ¿Qué es la bioética?

La bioética se centra en el estudio y análisis de la conducta humana 
dentro del contexto de las ciencias de la vida y la salud, evaluándola a 
través de un prisma ético que pone en primer plano principios y valores 
fundamentales (Perea & Bernal, 2022). Su propósito es funcionar como 
un puente entre las ciencias de la salud, que buscan mejorar la calidad de 
vida, y las ciencias humanas, que investigan los valores que promueven 
una convivencia social justa y armónica. En la actualidad, la bioética 
enfrenta desafíos crecientes derivados de la forma en que tratamos la 
existencia humana en un mundo cada vez más complejo y globalizado. 

HACIA UNA ÉTICA DE LA VIDA: 

EL FUNDAMENTO FILOSÓFICO DE LA BIOÉTICA 
CONTEMPORÁNEA

CAPÍTULO I



2

BIOÉTICA FÁCIL

Este campo ha evolucionado, desarrollando un cuerpo doctrinal robusto 
que le ha permitido consolidarse como una disciplina ética clave (García, 
2008; Castro 2017).

La bioética invita a una reflexión profunda sobre temas cruciales 
como la salud humana, el bienestar individual y colectivo, y nuestra 
relación con el entorno natural. A medida que los avances biotecnológicos 
presentan nuevas posibilidades, también emergen dilemas éticos que 
requieren de una mirada crítica y rigurosa. Estos avances, aunque 
prometen grandes beneficios, traen consigo limitaciones y riesgos que 
deben ser evaluados desde una perspectiva ética que priorice siempre 
la dignidad humana. Así, la bioética se presenta no solo como una 
respuesta a los desafíos contemporáneos, sino como una guía para tomar 
decisiones éticas informadas que afecten tanto a los individuos como a 
las sociedades en su conjunto (Hincapié & Medina, 2019).

2. ¿Cuáles son los principios de la Bioética?

La reflexión bioética ha progresado mediante varios modelos, 
destacándose el principialismo, que se fundamenta en la definición 
de principios esenciales (Patiño et al., 2023). En 1978, la Comisión 
Nacional para la Protección de los Sujetos Humanos de Investigación 
Biomédica y del Comportamiento, creada por el presidente de los 
Estados Unidos, publicó el Informe Belmont, que estableció tres 
principios para la investigación con seres humanos: beneficencia, 
respeto a la autonomía y justicia. Más tarde, Beauchamp y Childress, 
en su obra “Principles of Biomedical Ethics”, incorporaron el principio 
de no maleficencia, extendiendo el principialismo a toda la atención 
sanitaria (Penchaszadeh, 2022).

1) Principio de justicia 

Este principio pretende una distribución justa de las cargas y 
beneficios relacionados con el bienestar, evitando la discriminación en 
el acceso a los recursos de salud y restringiendo la autonomía individual 
para no perjudicar los derechos fundamentales de otros. La justicia se 
centra en lo que corresponde a las personas, y su ausencia puede resultar 
en la negación de derechos o una distribución injusta de cargas (López 
& Zuleta, 2020). 



3

HACIA UNA ÉTICA DE LA VIDA: EL FUNDAMENTO FILOSÓFICO DE LA BIOÉTICA CONTEMPORÁNEA

Aunque no es un principio absoluto, es importante en la bioética 
por su enfoque en el bien común y la protección de los más vulnerables, 
como indígenas, personas de escasos recursos, pacientes en áreas remotas, 
embarazadas, niños, adultos mayores y personas con discapacidades, 
garantizando una distribución justa de los servicios de salud y el respeto 
a la vida, integridad, dignidad y derechos de los pacientes, así como a los 
bienes de colegas e instituciones (De Mestral & Riveros, 2017).

2) Principio de no maleficencia

El principio de “Primum non nocere” de la medicina hipocrática 
subraya la importancia de preservar la integridad física y psicológica de 
los pacientes, particularmente en el contexto de los avances científicos 
y tecnológicos que pueden implicar riesgos, como la manipulación 
genética y las terapias génicas (López & Zuleta, 2020). Este principio, 
considerado una obligación perfecta según la ética kantiana, exige que 
las técnicas biomédicas se perfeccionen para garantizar la seguridad y 
eficacia de los tratamientos, que deben ser elegidos voluntariamente 
por los pacientes. La no maleficencia, que impide causar daño a 
un ser humano, ha sido un pilar ético en la medicina, junto con 
la beneficencia, y continúa siendo la norma moral que guía a los 
profesionales de la salud en su objetivo de curar o aliviar a los pacientes 
(Goikoetxea, 2013).

3) Principio de autonomía

La autonomía en la relación médico-paciente ha cambiado la 
dinámica tradicional, colocando al paciente en el centro de la toma de 
decisiones. Esto promueve una comunicación más clara y respetuosa, 
protegiendo la dignidad del individuo (De Mestral & Riveros, 2017). 
Este principio implica que las personas tienen la capacidad intrínseca 
de elegir y actuar de forma racional según sus propios valores, sin 
coacciones ni engaños. Es decir, respetar la autonomía implica respetar 
las decisiones autónomas de las personas, siempre que estas se tomen 
de manera consciente, deliberada y acorde con sus valores (Goikoetxea, 
2013).



4

BIOÉTICA FÁCIL

4) Principio de beneficencia

Es fundamentado en los principios hipocráticos, representa la 
obligación ética de actuar en beneficio de los demás. Anteriormente, 
la relación médico-paciente se basaba en un modelo paternalista donde 
el médico decidía sin necesidad de consentimiento del paciente. Sin 
embargo, ha evolucionado hacia un enfoque más ético que valora el 
consentimiento informado y respeta los valores y decisiones del paciente 
(López & Zuleta, 2020). Este principio implica buscar el bienestar del 
paciente mientras se respeta su autonomía y valores personales, lo que 
ha llevado a una revisión del modelo paternalista en la práctica médica 
(Goikoetxea, 2013).

3. ¿Cómo ha evolucionado el concepto de bioética desde sus 
orígenes hasta la actualidad?

El concepto de bioética ha experimentado una notable evolución 
desde sus inicios hasta la actualidad, reflejando los cambios en la 
sociedad, ciencia y tecnología. La bioética surgió en respuesta a diversas 
causas, incluyendo el progreso científico en la medicina, el desarrollo de 
tecnologías médicas y la socialización de la atención sanitaria. Por esta 
razón, es fundamental entender sus orígenes (Goikoetxea, 2013).

En el primer tercio del siglo XX, surgieron doctrinas eugenésicas, 
esterilizadoras y eutanásicas que, aunque inicialmente presentaban 
aspectos positivos desde una perspectiva ética y científica, fueron mal 
aplicadas por el Régimen Nazi, generando alarma social. Estas doctrinas 
incluyen:

• Eugenesia: Conjunto de prácticas e ideas que promueven la 
mejora de la raza humana mediante el control de la reproducción. 
En su versión más extrema, se uscaba eliminar a los considerados 
“indeseables” o “inferiores”, lo que resultó en políticas de exclusión 
y exterminio.

• Esterilización: Proceso mediante el cual se impide la capacidad 
reproductiva de una persona, a menudo sin su consentimiento, 
como medida para controlar características genéticas o sociales.



5

HACIA UNA ÉTICA DE LA VIDA: EL FUNDAMENTO FILOSÓFICO DE LA BIOÉTICA CONTEMPORÁNEA

• Eutanasia: Acto de inducir la muerte de una persona, generalmente 
en condiciones de sufrimiento extremo, pero que en el contexto 
del régimen nazi se utilizó para justificar el exterminio de aquellos 
considerados no aptos para la sociedad.

Estas doctrinas, al ser distorsionadas por el régimen totalitario, 
provocaron una reflexión profunda sobre la ética en la medicina y 
biología. El Código de Nuremberg fue la primera respuesta ética ante 
estos abusos, buscando establecer límites al desarrollo tecnológico en las 
ciencias de la salud y marcando el comienzo de una mayor conciencia 
sobre la necesidad de garantizar la dignidad humana (Goikoetxea, 2013).

La influencia de Estados Unidos en el avance de la bioética es 
innegable, siendo este país pionero en su evolución por dos razones 
principales: su prominencia en la medicina, así como su temprana 
confrontación con el desafío ético del pluralismo de convicciones 
(Goikoetxea, 2013). En los años 70, este país vivió un despertar moral 
impulsado por eventos perturbadores que generaron interrogantes 
sobre la ética en la experimentación con humanos, el uso de tecnología 
avanzada y los aspectos sociales de la medicina (Rotondo, 2017).

El término “Bioética” fue creado por el Dr. Van Rensselaer Potter, un 
Profesor de Oncología en la Universidad de Wisconsin, Madison, en su 
libro Bioethics: bridge to the future publicado en 1971 (Castro, 2017). 
Potter intentaba establecer una nueva disciplina que combinara 
biología, ecología, medicina y valores humanos, resaltando la separación 
entre las ciencias empíricas y las humanidades. En sus trabajos más 
recientes, eligió el término “Bioética global” para subrayar su relación 
con la ética ambiental. Potter deseaba fusionar estas dos culturas, la 
ciencia y las humanidades, en una visión global del ser humano que 
permitiera una reflexión ética sobre las repercusiones de la investigación 
científica en las personas y su entorno (García, 2014).

En 1971, André Hellegers fundó el Joseph and Rose Kennedy 
Institute for the Study of Human Reproduction and Bioethics en 
la Universidad de Georgetown, que posteriormente se denominó 
Kennedy Institute of Ethics. Este instituto se dedicó a investigar los 



6

BIOÉTICA FÁCIL

dilemas éticos en diversas áreas de la investigación biológica. Hellegers, 
un médico holandés con formación jesuita que trabajaba en Johns 
Hopkins en fisiología fetal y ciencias reproductivas, estableció el primer 
centro universitario de bioética. Este instituto se destacó por centrarse 
en problemas biomédicos más cercanos a las preocupaciones de la gente, 
como la ética médica, la relación clínica, la ética de la experimentación, 
el aborto y la ética del final de la vida (Castro, 2017).

A diferencia de Potter, Hellegers utilizó un lenguaje filosófico más 
tradicional y familiar, lo que facilitó la comunicación con filósofos, 
teólogos y políticos. Además, el Instituto Kennedy contaba con un 
sólido respaldo financiero y apoyo institucional de la Universidad de 
Georgetown, la Fundación Kennedy y su ubicación en Washington 
D.C., lo que le proporcionó un entorno propicio para su desarrollo. 
Actualmente, la biblioteca del Instituto Kennedy es un centro de 
referencia nacional en el campo de la bioética (García, 2014).

Entre el 23 y 24 de septiembre de 1992, se llevó a cabo en la 
Universidad de Washington en Seattle una reunión titulada “El 
nacimiento de la Bioética”. A este evento asistieron cuarenta y dos de las 
sesenta personas invitadas, con el propósito de conmemorar el trigésimo 
aniversario de esta disciplina. La reunión se basó en un artículo de la 
revista Life del 9 de noviembre de 1962, escrito por Shana Alexander, 
que relataba la historia de un comité en Seattle encargado de seleccionar 
pacientes para hemodiálisis, un procedimiento desarrollado por el 
doctor Belding Scribner.

Albert R. Jonsen, profesor en la Universidad de Washington, organizó 
la reunión y afirmaba que Seattle podría considerarse el lugar de origen 
de la bioética. Sin embargo, se señaló que en 1962 todavía no se utilizaba 
el término bioética, el cual se popularizó más tarde, especialmente con la 
publicación de la Enciclopedia de bioética en 1978, editada por Warren 
T. Reich. Con el tiempo, el término “bioética” se consolidó en el ámbito 
intelectual gracias a su flexibilidad y capacidad de adaptación a diversas 
interpretaciones, permitiendo a médicos, biólogos y ecólogos asignarle 
distintos significados según sus perspectivas profesionales e ideológicas.



7

HACIA UNA ÉTICA DE LA VIDA: EL FUNDAMENTO FILOSÓFICO DE LA BIOÉTICA CONTEMPORÁNEA

4. ¿Cuál es el propósito de la bioética como disciplina?

La bioética se considera una disciplina cuyo objetivo principal 
es asegurar que los avances en el conocimiento científico, biológico y 
en la investigación no vulneren los límites de la dignidad humana. Su 
propósito es proporcionar un marco ético que guíe el desarrollo y la 
aplicación de nuevas tecnologías y descubrimientos, garantizando que 
estos respeten los valores fundamentales de respeto y justicia hacia los 
seres humanos (García, 2008).

Contexto histórico, social y aplicación ética de la bioética

5. ¿Cuáles fueron los factores históricos y sociales que impulsaron 
la aparición y evolución de la bioética como disciplina?

La bioética emerge en respuesta a diversos factores históricos y 
sociales que influyeron en la percepción y abordaje de los problemas 
éticos relacionados con la vida y la salud por parte de la sociedad. Entre 
los factores más relevantes se encuentran los avances científicos y 
tecnológicos, los abusos en la experimentación médica, y los movimientos 
sociales que promovieron los derechos civiles y la justicia social.

• Avances científicos y tecnológicos

Los rápidos avances en medicina y biología durante el siglo XX 
dieron lugar a nuevas posibilidades para la intervención humana en 
la vida, como la experimentación con células madre, clonación y la 
ingeniería genética. Estos avances han generado dilemas éticos inéditos 
en la historia de la humanidad.

• Células madre

Las células madre, también conocidas como troncales, son células no 
especializadas que tienen la habilidad de transformarse en varios tipos 
de células. En el embrión, las células totipotentes, como el cigoto, tienen 
el potencial de desarrollarse en cualquier tipo de célula del cuerpo. Las 
pluripotentes del blastocisto pueden formar cualquier tejido humano, 



8

BIOÉTICA FÁCIL

excepto los relacionados con la nutrición intrauterina. A medida que el 
embrión se desarrolla, las células se especializan en células multipotentes, 
capaces de producir un conjunto limitado de tipos celulares. En los 
adultos, las células madre maduras en tejidos maduros pueden renovarse 
y diferenciarse en tipos celulares específicos. La investigación en medicina 
regenerativa aprovecha estas capacidades para tratar enfermedades y 
lesiones (Tomás, 2011).

• Clonación

El término “clon” se refiere a la capacidad de duplicar el patrimonio 
genético de una estructura molecular, produciendo entidades vivas 
genéticamente idénticas a otras ya existentes. Aunque la reproducción 
asexual es habitual en organismos unicelulares y ciertos vegetales y 
animales inferiores, la reproducción sexual prevalece en los animales 
superiores. La reproducción sexual es esencial para la evolución de 
la vida en la Tierra porque produce variabilidad genética. En los 
laboratorios, se utiliza la clonación para crear plantas con características 
genéticas específicas, pero este proceso es más complejo en organismos 
superiores y puede provocar efectos indeseados, como el envejecimiento 
prematuro, observado en la oveja Dolly (Tomás, 2011).

• Ingeniería genética

La ingeniería genética se define como un conjunto de procedimientos 
que permite manipular y aislar el ADN con el objetivo de modificar el 
contenido genético de cada organismo, dando lugar a la creación de un 
nuevo ser que no ha pasado por el proceso de evolución natural, sino 
que ha sido creado por intervención humana (Gómez, 2013).

• Experimentación médica

A lo largo de la historia, se han registrado múltiples casos de abusos 
y violaciones éticas en la investigación médica, lo que ha llevado a una 
mayor concienciación sobre la importancia de establecer normas éticas 
en este campo. Durante el régimen nazi, los médicos desempeñaron un 
rol fundamental en la comisión de diversos crímenes que incluyeron 



9

HACIA UNA ÉTICA DE LA VIDA: EL FUNDAMENTO FILOSÓFICO DE LA BIOÉTICA CONTEMPORÁNEA

desde la esterilización y exterminio de personas con discapacidades 
físicas y mentales, hasta experimentos médicos atroces y el genocidio 
de judíos, sinti, romaníes, gitanos y homosexuales (González & Ríos, 
2019).

En febrero de 1946, se descubrió que Julius Hallervorden, 
neuropatólogo del Instituto Kaiser Wilhelm para la Investigación del 
Cerebro, estaba realizando investigaciones con cerebros de “centros 
de exterminio para dementes”. Este hallazgo reveló el uso científico 
de muestras cerebrales y tejido neural, un aspecto poco ético de la 
“eutanasia”. Hallervorden recibía cerebros de las víctimas sin discriminar 
a niños con enfermedades neuropatológicas para ser asesinados (Czech 
et al., 2021). Estas acciones, expuestas durante el “Caso del médico” 
en los Juicios de Núremberg, condujeron a la creación del Código 
de Núremberg, una regulación internacional de bioética para la 
investigación en seres humanos.

El Juicio Médico de Nuremberg, llevado a cabo entre diciembre de 
1946 y agosto de 1947, se centró en la criminalidad de los experimentos 
forzados y actuó como un tribunal ético. Los jueces, interesados en 
los aspectos morales, frecuentemente solicitaron opiniones éticas de 
los acusados, diferenciándose de otros juicios de Nuremberg que se 
basaron principalmente en documentos. Este juicio concluyó con una 
declaración de principios éticos, incluyendo testimonios de víctimas 
y testigos de los experimentos nazis. Las directrices sobre la ética en 
experimentos clínicos, establecidas al final del juicio y conocidas 
desde 1963 como el “Código de Nuremberg”, se convirtieron en un 
documento fundamental para la investigación ética, estableciendo un 
precedente crucial para casos de experimentación coercitiva (Weindling, 
2022).

• Movimientos de derechos civiles y justicia social

Los movimientos a favor de los derechos de los pacientes han sido 
esenciales para fomentar el respeto por la autonomía y dignidad de 
las personas en el campo de la salud. Estos movimientos se originaron 
como respuesta a circunstancias en las que los pacientes no tenían 
voz ni control sobre sus propios tratamientos médicos (Reyes, 2016). 



10

BIOÉTICA FÁCIL

Uno de los aspectos clave de estos movimientos es la promoción del 
consentimiento informado, asegurando que los pacientes comprendan 
plenamente los procedimientos médicos y tengan la capacidad de decidir 
sobre su atención. Además, estos movimientos promueven la igualdad 
en el acceso a la atención médica y aseguran la calidad de los servicios de 
salud para todas las personas, sin importar su origen étnico, género o 
condición socioeconómica (Momblac, 2020).

El caso Tuskegee

El Estudio de la Sífilis de Tuskegee, que comenzó en 1932, representa 
un episodio sombrío en la historia de la ética médica y los derechos de los 
pacientes. Este estudio involucró a seiscientos hombres afroamericanos, 
en su mayoría de escasos recursos económicos. A pesar de que alrededor 
de cuatrocientos de ellos ya estaban infectados con sífilis, no se les 
informó de su condición ni se les proporcionó tratamiento adecuado, 
incluso después de que la penicilina se estableciera como tratamiento 
efectivo en la década de 1940 (Alsan et al., 2020). Este estudio, financiado 
por el Servicio de Salud Pública de los Estados Unidos, continuó durante 
décadas sin el consentimiento informado de los participantes, 
poniendo en evidencia las graves transgresiones éticas y raciales en la 
investigación médica. Este trágico evento ha aumentado la conciencia 
y ha resultado en la implementación de importantes salvaguardias 
éticas para proteger los derechos y la dignidad de los participantes en 
investigaciones (Huff et al., 2023).

6. ¿Cuál es el papel de la bioética en la protección de los grupos 
más vulnerables?

La bioética, como una disciplina comprometida con el bienestar 
humano, busca armonizar los avances en las ciencias de la salud con 
principios éticos sólidos. Su objetivo es asegurar que el progreso técnico 
vaya de la mano con el desarrollo moral, especialmente protegiendo a los 
grupos más vulnerables, como los pacientes terminales, niños, ancianos, 
embriones y personas sin hogar. De esta manera, la bioética promueve 
el respeto por toda forma de vida, y su difusión refuerza la idea de la 
sacralidad tanto desde una perspectiva natural como religiosa (García, 
2008).



11

HACIA UNA ÉTICA DE LA VIDA: EL FUNDAMENTO FILOSÓFICO DE LA BIOÉTICA CONTEMPORÁNEA

7. ¿Qué es la bioética actualmente?

La bioética moderna es una disciplina interdisciplinaria que aborda 
los aspectos éticos vinculados a las ciencias de la vida, la medicina y 
la tecnología. En este sentido, su propósito principal es establecer 
principios y directrices que faciliten la toma de decisiones informadas en 
temas que van desde la investigación con células madre hasta cuestiones 
tan delicadas como el final de la vida (Reluz-Barturén et al., 2025). Esta 
integración de diferentes campos permite una reflexión ética profunda, 
no solo en lo que respecta a los avances científicos, sino también a sus 
implicaciones en la vida humana y social.

La bioética combina principios de ética, filosofía, derecho y asistencia 
sanitaria para abordar los dilemas morales que surgen en la práctica 
médica y en los avances científicos. Así, los bioeticistas se enfrentan a 
cuestiones complejas relacionadas con la autonomía del paciente, el 
consentimiento informado, los cuidados al final de la vida, las pruebas 
genéticas, la donación de órganos y la distribución de los recursos 
sanitarios. En este sentido, la bioética se establece como un marco que 
guía a los profesionales en el manejo ético de situaciones que afectan 
profundamente la vida humana (Gavlik, 2025).

El objetivo fundamental de la bioética es proporcionar una 
orientación ética sólida tanto a profesionales como a responsables 
políticos, investigadores y al público en general, para asegurar que las 
decisiones tomadas sean responsables y moralmente correctas. Así, su 
función no se limita solo al análisis técnico de los problemas, sino que 
también busca promover una reflexión profunda sobre la justicia y la 
dignidad humana en un mundo caracterizado por avances científicos 
rápidos y desafiantes (Hofmann, 2023).



12

BIOÉTICA FÁCIL

8. ¿Cuál es la finalidad del movimiento bioético al integrar 
disciplinas como la medicina, biología, justicia, política y ecología 
en la reflexión sobre la intervención humana en la naturaleza?

El movimiento bioético se refiere a una corriente interdisciplinaria 
que busca analizar y reflexionar sobre las decisiones éticas que afectan 
la vida humana y el entorno natural (García, 2008). A través de la 
integración de disciplinas como la medicina, la biología, la justicia, la 
política y la ecología, este movimiento se propone ofrecer una visión 
holística sobre cómo las acciones humanas impactan tanto en la salud 
de los individuos como en el equilibrio del planeta (Hofmann, 2023). 
Su finalidad es salvaguardar y proteger la dignidad humana en todas las 
intervenciones que los seres humanos realizan sobre sí mismos a lo largo 
de su ciclo de vida, desde el nacimiento hasta la muerte.

Esto abarca intervenciones a nivel microscópico, como el estudio 
y manipulación del microbioma, que se refiere al conjunto de 
microorganismos (bacterias, virus, hongos, etc.) que habitan en nuestro 
cuerpo y juegan un papel crucial en la salud. El microbioma humano 
influye en procesos como la digestión, la respuesta inmunológica y el 
metabolismo, y su equilibrio puede tener repercusiones significativas 
en la salud general. Asimismo, el movimiento bioético también aborda 
cuestiones a nivel macroscópico, como las implicaciones sociales y 
políticas de las decisiones científicas y tecnológicas (Sandua, 2024).

Por tanto, la bioética se centra en analizar y reflexionar sobre la vida 
humana, ya que lo que está en juego no solo es el bienestar individual, 
sino también el futuro de la humanidad y su relación con el entorno 
natural. La intervención humana, cuando se realiza sin una adecuada 
reflexión ética, puede tener consecuencias profundas y a largo plazo, 
tanto para las personas como para los ecosistemas.



13

HACIA UNA ÉTICA DE LA VIDA: EL FUNDAMENTO FILOSÓFICO DE LA BIOÉTICA CONTEMPORÁNEA

Institucionalización, dilemas y desafíos contemporáneos de la 
bioética

9. ¿Qué son los comités de bioética?

Un comité de bioética (o de ética) es una entidad que ha 
experimentado un crecimiento significativo y se ha establecido 
en diversas instituciones, como universidades, centros de salud, y 
organizaciones dedicadas a la vida y la investigación. Estos comités han 
surgido ante la necesidad de integrar consideraciones éticas en la esfera 
pública, impulsados por la creciente conciencia sobre la relevancia de los 
principios éticos en la toma de decisiones en los campos de la salud, la 
ciencia, y la sociedad en su conjunto.

Estos comités se alinean con el movimiento que promueve el retorno 
de la ética a la vida social, destacando la importancia de la transparencia 
y la responsabilidad moral en las decisiones que afectan tanto a 
individuos como a instituciones (García, 2008).

10. ¿Qué es la bioética práctica?

La bioética práctica consiste en aplicar principios éticos y morales 
en situaciones concretas de la medicina e investigación, teniendo 
en cuenta el bienestar del paciente, su autonomía, la justicia en la 
distribución de recursos y la no maleficencia. Los profesionales de la 
salud enfrentan dilemas éticos diarios, como la elección de tratamientos 
y el consentimiento informado, requiriendo una preparación ética y 
compromiso social.

Busca equilibrar estos principios en conflicto, basándose en un 
enfoque integral y humanista que respeta la dignidad de cada individuo. 
Es una disciplina en constante evolución que exige un enfoque 
interdisciplinario y la búsqueda continua de valores morales en la 
práctica médica (Perea & Bernal, 2022).



14

BIOÉTICA FÁCIL

11. ¿Cuáles fueron las razones por las cuales se crearon los comités 
de Bioética?

Los comités de bioética surgieron como una respuesta a la necesidad 
de gestionar la toma de decisiones en sociedades democráticas y diversas, 
donde la pluralidad de valores puede complicar las elecciones éticas y 
morales. Es así como los comités de ética actúan como espacios públicos 
que permiten la participación de la sociedad civil en debates sobre el 
avance científico y los riesgos asociados con ciertas decisiones en bioética 
y otras áreas (García, 2008).

12. ¿Cuál es la finalidad o el propósito de contar con un comité de 
Bioética?

Los comités de bioética tienen como objetivo fundamental ofrecer un 
espacio para la reflexión ética en contextos donde las decisiones impactan 
directamente en la vida humana y el bienestar social (García, 2008). Su 
propósito no es solo garantizar que las decisiones sean transparentes y 
responsables, sino también fomentar una deliberación profunda sobre 
los principios morales que guían nuestras acciones, especialmente en el 
campo de la salud, la investigación y la tecnología.

Al integrar diversas disciplinas y perspectivas, los comités 
actúan como guardianes de los valores esenciales que sustentan la 
convivencia humana: la dignidad, la justicia, el respeto por los derechos 
fundamentales y la equidad. A través de su trabajo, buscan equilibrar 
el progreso científico y tecnológico con las necesidades sociales y las 
implicaciones éticas que estos avances conllevan. De esta forma, se 
asegura que las decisiones no solo sean efectivas, sino también justas y 
moralmente responsables, ayudando a construir un futuro en el que la 
ciencia y la tecnología estén al servicio del bienestar humano.

13. ¿Cómo fortalecen los comités de ética el cumplimiento de los 
principios deontológicos?

Los comités de ética refuerzan la observancia de los principios 
deontológicos al ofrecer un espacio para analizar y evaluar los 
dilemas éticos y deontológicos que surgen en la práctica profesional, 
especialmente en entornos de diversidad ética. Estos comités guían a los 



15

HACIA UNA ÉTICA DE LA VIDA: EL FUNDAMENTO FILOSÓFICO DE LA BIOÉTICA CONTEMPORÁNEA

profesionales mediante decisiones bien fundamentadas que equilibran 
los valores personales y las normas colectivas. Funcionan como un punto 
de referencia que busca proteger los deberes del profesional a través de 
un código de conducta, asegurando que se mantenga el comportamiento 
más adecuado posible (García, 2008).

14. ¿Cómo fortalecen los comités de ética el cumplimiento de los 
principios antropológicos?

Los comités de ética permiten la preservación de los valores que 
definen la naturaleza humana en sociedades donde no existe un 
consenso sobre un modelo de ser humano y sus valores fundamentales. 
En un entorno de pluralismo ético, los comités orientan las decisiones 
en los campos de la salud y la investigación, garantizando el respeto a 
las tradiciones humanísticas, como la hipocrática, y la protección de los 
principios antropológicos que resaltan la dignidad y el valor intrínseco 
de cada individuo.

Así, los comités de ética se convierten en referentes que guían las 
acciones hacia el respeto por la vida humana y la dignidad de las personas, 
asegurando que estos principios sean el eje central de toda decisión ética 
(García, 2008).

15. ¿Cómo fortalecen los comités de ética el cumplimiento de los 
principios del orden jurídico y moral?

Los comités de ética contribuyen al cumplimiento de los principios 
del orden jurídico y moral mediante la regulación y supervisión de 
las prácticas del personal de salud y médicos. Estos comités ayudan a 
prevenir que los profesionales de la salud incurran en abusos técnicos o 
promuevan una “obsesión por la salud” en el entorno cultural, evitando 
que se favorezca una “medicina del deseo” sobre un enfoque basado en 
principios objetivos.



16

BIOÉTICA FÁCIL

Al definir un marco ético que guíe las decisiones médicas, los comités 
de ética garantizan que tanto las intervenciones médicas como las 
solicitudes de los pacientes se alineen con principios jurídicos y morales, 
evitando así la subjetividad del médico, del paciente o de personas 
favorecidas por la ley. Esto asegura que las decisiones sean tomadas con 
base en los derechos y deberes establecidos legal y moralmente (García, 
2008).

16. ¿Por qué es importante contar con un comité de ética basado 
en la razón del bien y compuesto por un enfoque interdisciplinario?

Contar con un comité de ética basado en la razón del bien y 
compuesto por un enfoque interdisciplinario es importante porque 
integra diversas perspectivas profesionales en la búsqueda de la verdad 
y del bienestar del paciente, así como en la conducta del médico e 
investigador. Este tipo de comités facilita el consenso al combinar datos 
científicos con juicios de valor sobre lo humano, lo lícito y lo moral.

De este modo, el comité equilibra el conocimiento científico con 
la ética, promoviendo decisiones que respetan la dignidad humana y 
respaldan la defensa y promoción de la vida (García, 2008).

17. ¿De qué está conformado un Comité de Bioética?

Un comité de bioética es un organismo consultivo, orientador y 
defensor de un orden moral en el ámbito de la ciencia, la investigación, 
el progreso y los dilemas éticos. Su estructura busca proteger el bien 
y la verdad en la investigación y aportar soluciones a conflictos éticos. 
Además, tiene la función de promover la cultura bioética mediante 
declaraciones y la formación de la conciencia tanto de los profesionales 
como de la comunidad (García, 2008).

18. ¿De qué manera la bioética establece criterios para diferenciar 
lo justo de lo injusto en las propuestas y acciones humanas?

Hoy en día, la bioética tiene como objetivo orientar a las personas y 
formar profesionales capaces de discernir entre lo justo y lo injusto, y de 
diferenciar lo que es ético de lo que no lo es. Se centra en distinguir lo que 
representa verdaderamente lo humano de lo que no lo es, especialmente 



17

HACIA UNA ÉTICA DE LA VIDA: EL FUNDAMENTO FILOSÓFICO DE LA BIOÉTICA CONTEMPORÁNEA

en situaciones críticas que desafían los derechos fundamentales de las 
personas y que pueden desvalorizar el significado del cuerpo humano 
tanto en la vida cotidiana como en las prácticas de salud e investigación.

Muchas instituciones justifican decisiones que pueden llevar a la 
“muerte” mediante la exaltación de la técnica, las ciencias de la salud, o 
intereses económicos, a menudo ignorando los derechos de la comunidad 
y el bienestar integral de su gente (García, 2008).

19. ¿Cómo defiende la bioética la verdad de la persona y el derecho 
a la vida en decisiones médicas y científicas que priorizan el 
progreso y los intereses económicos?

La bioética se presenta como un sistema de principios éticos que 
protege la verdad de la persona y su derecho inalienable a la vida, 
especialmente frente a decisiones médicas y científicas dominadas por el 
afán de progreso y los intereses económicos. En una época marcada por 
la tecnología y la búsqueda constante de avances, la bioética recuerda 
que la ciencia debe estar al servicio del ser humano y no convertirse 
en un fin en sí misma. Su misión es asegurar que el progreso nunca se 
imponga sobre la dignidad y el valor de la persona.

Desde esta perspectiva, la razón cumple un papel fundamental 
al establecer principios éticos que orienten las decisiones médicas 
hacia el bien común y el respeto de la vida. Gracias a la razón, se 
pueden formular normas y criterios que eviten caer en el utilitarismo 
o en la instrumentalización del ser humano como medio para un fin, 
priorizando siempre la justicia, la responsabilidad y el respeto por cada 
persona.

Sin embargo, la fe es el eje que pone verdaderamente al hombre en 
el centro de toda acción médica y científica. No se trata solo de una fe 
entendida en sentido religioso, sino de una convicción profunda en el 
valor absoluto y sagrado de la vida humana. La fe impulsa una mirada 
que reconoce al ser humano como el principio y el fin de toda actividad 
científica, recordando que ninguna innovación o beneficio económico 
puede justificar el sacrificio de su dignidad. En este sentido, la fe ilumina 
la razón, ofreciendo una visión más humana y trascendente que coloca a 
la persona como el centro de toda decisión.



18

BIOÉTICA FÁCIL

Así, la bioética invita a reflexionar sobre las consecuencias éticas 
y humanas del progreso científico, promoviendo una integración 
equilibrada entre ciencia, valores y fe. Nos desafía a preguntarnos si 
los avances que celebramos realmente protegen la vida y la dignidad 
humana o si, por el contrario, las subordinan a la lógica del mercado y la 
eficiencia. Solo una bioética sustentada en la fe que reconoce al hombre 
como el centro de todo puede garantizar que la ciencia avance sin perder 
su sentido profundamente humano, defendiendo siempre la vida como 
el bien más sagrado.

20. ¿De qué manera se reflejan las tradiciones religiosas y 
filosóficas de América Latina en las discusiones Bioéticas?

Las tradiciones religiosas y filosóficas de América Latina juegan un 
papel fundamental en las discusiones bioéticas de la región, aportando 
perspectivas únicas sobre temas esenciales como la vida, la muerte, 
la familia, la comunidad y la justicia. Estas perspectivas informan 
el desarrollo de principios éticos que, al ser sensibles al contexto 
latinoamericano, buscan armonizar la ciencia con los valores humanos y 
sociales inherentes a esta cultura (Tamayo et al., 2008).

Desde un enfoque religioso, la bioética integra principios éticos 
y morales derivados de las creencias religiosas, especialmente en la 
medicina y la salud. Una de las principales corrientes en este ámbito es la 
ética teonómica, que sostiene que las normas morales provienen de un 
origen divino. Así, las decisiones éticas en salud se basan en principios 
establecidos por la fe, como el respeto a la vida, la dignidad humana 
y la compasión. Esta perspectiva subraya la necesidad de equilibrar la 
autonomía personal con los valores religiosos, promoviendo un enfoque 
que no se limite a la autonomía individual, sino que también considere 
las implicaciones espirituales y morales de cada decisión.

En este contexto, la Iglesia Católica, a través de la Encíclica Fides et 
Ratio de Juan Pablo II, destaca la compatibilidad entre la fe y la razón, 
enfatizando principios filosóficos universales como la no contradicción 
y la dignidad humana. La moral católica, basada en el “personalismo 



19

HACIA UNA ÉTICA DE LA VIDA: EL FUNDAMENTO FILOSÓFICO DE LA BIOÉTICA CONTEMPORÁNEA

cristológico” del Vaticano II, subraya valores como la solidaridad, la 
beneficencia y la superación de la violencia. Estos valores, centrados en 
el cuidado y el respeto mutuo, no solo son aplicables a los creyentes, 
sino que también ofrecen un marco ético valioso para personas no 
creyentes, promoviendo un diálogo interreligioso y la cooperación en 
la construcción de una bioética más inclusiva y humana (León, 2010).

21. ¿Cómo se pueden abordar los dilemas y conflictos Bioéticos?

Las discusiones Bioéticas pueden ser abordadas a través de un criterio 
teórico-normativo y mediante un enfoque descriptivo (García, 2008). 
Este enfoque permite un análisis más estructurado y contextualizado 
de los dilemas éticos, ya sea aplicando principios generales o analizando 
casos específicos. A continuación, se profundiza en cómo abordar estos 
dilemas desde el punto de vista teórico-normativo.

22. ¿Cómo abordar los dilemas y conflictos éticos desde el punto 
de vista teórico-normativo?

El criterio teórico-normativo en las discusiones Bioéticas se centra 
en la formulación de principios y normas de conducta moral aplicables 
al comportamiento tanto individual como colectivo. Este enfoque 
se fundamenta en un proceso deductivo que parte de principios 
generales derivados del plano ontológico de la persona. Entre los 
principios considerados se encuentran la defensa de la vida, la libertad, 
la responsabilidad, la solidaridad y la subsidiariedad (García, 2008).

23. ¿Cómo abordar los dilemas y conflictos éticos desde el punto 
de vista descriptivo?

El enfoque descriptivo en la bioética, también conocido como case-
based, se basa en un método inductivo que prioriza el análisis de casos 
específicos para abordar problemas éticos concretos. En este enfoque, 
se parte de una discusión de base que busca identificar los valores en 
juego en cada situación particular. La casuística se convierte así en un 
mecanismo fundamental para alcanzar los criterios éticos apropiados, 
permitiendo que las soluciones morales se ajusten a la complejidad 



20

BIOÉTICA FÁCIL

de cada caso. A través de este proceso, los profesionales de la bioética 
pueden tomar decisiones éticas fundamentadas en las particularidades 
de cada contexto, en lugar de aplicar principios abstractos sin considerar 
las circunstancias únicas de cada situación.

Sin embargo, este método no es absoluto ni aislado. Para evitar 
tanto el dogmatismo rígido de la teoría de principios como el riesgo 
del subjetivismo que puede surgir de un análisis excesivamente 
contextualizado, el modelo integrador propone una metodología de 
equilibrio reflexivo. Esta metodología, formulada por Elio Sgreccia, 
combina el análisis de principios éticos normativos con una reflexión 
inductiva sobre los casos. Así, se crea un modelo bidireccional que 
integra la teoría con la práctica, evitando que la bioética se convierta en 
un ejercicio puramente abstracto o, por el contrario, en uno meramente 
subjetivo. Esta integración asegura que las decisiones éticas respeten 
tanto los principios universales como las particularidades humanas 
de cada caso, manteniendo la flexibilidad necesaria para adaptarse a 
situaciones complejas y diversas.

El enfoque descriptivo es esencial en la bioética moderna, pues 
permite que las decisiones no se tomen solo desde un marco normativo, 
sino que se construyan cuidadosamente a partir del análisis de los 
contextos y valores específicos, respetando así la dignidad humana en 
cada intervención.

24. ¿Cuáles son las principales manifestaciones de la bioética en las 
revoluciones independientes actuales?

Las actuales revoluciones independentistas, lideradas por 
comunidades indígenas y grupos marginados en busca de 
autodeterminación, tienen diversas implicaciones Bioéticas que incluyen 
la autonomía, los derechos humanos, el acceso a la atención médica y la 
justicia ambiental. A continuación, se detallan algunas de las principales 
manifestaciones de la bioética en estos movimientos:



21

HACIA UNA ÉTICA DE LA VIDA: EL FUNDAMENTO FILOSÓFICO DE LA BIOÉTICA CONTEMPORÁNEA

• Justicia y Equidad en Salud

Desde la perspectiva de la Bioética, la equidad y la justicia en salud 
son claves para asegurar un acceso justo y equitativo a los servicios de 
salud y para distribuir de manera adecuada los recursos sanitarios. La 
equidad significa eliminar las disparidades en el acceso a la atención 
médica, considerando las diferencias individuales y contextuales de cada 
persona. Por otro lado, la justicia en salud busca establecer normas que 
promuevan el bienestar y la salud de la población, teniendo en cuenta la 
diversidad de valores en la sociedad (Santos, 2020).

Las desigualdades en salud plantean desafíos éticos al revelar injusticias 
en la distribución de recursos y oportunidades para mantener la salud. 
La Bioética, centrada en la equidad y la justicia, busca garantizar el acceso 
equitativo a recursos y servicios de salud, considerando factores sociales 
y ambientales. Es crucial no culpar a individuos por sus condiciones de 
salud, influenciadas por factores como condiciones socioeconómicas. 
Abordar estas desigualdades requiere un enfoque integral que reconozca 
y enfrente las injusticias estructurales subyacentes (Ferrer, 2003).

• Derechos Humanos

La bioética y los Derechos Humanos (DDHH) aparecieron después 
de la Segunda Guerra Mundial como una reacción ante el peligro de 
autodestrucción que enfrentaba la humanidad. Las atrocidades de 
la guerra, como los campos de concentración nazis y el bombardeo 
atómico en Japón, revelaron el abuso del poder científico y tecnológico. 
Los DDHH surgieron como obligaciones estatales para proteger la 
dignidad humana, mientras que la bioética se desarrolló para proteger 
a las personas de los riesgos del avance científico (Biscioni et al., 2023).

La relación entre la bioética y los derechos humanos es crucial para 
asegurar que la investigación y la experimentación clínica se realicen 
de manera ética y respetuosa. La bioética se centra en los principios de 
autonomía, beneficencia, no maleficencia y justicia, mientras que los 
derechos humanos proporcionan un marco legal que protege la dignidad 



22

BIOÉTICA FÁCIL

y los derechos de las personas. Esta conexión establece límites éticos 
en la investigación médica, equilibrando los avances científicos con el 
respeto a la dignidad humana. La Declaración Universal sobre bioética y 
Derechos Humanos de la UNESCO apoya este enfoque, promoviendo 
un desarrollo equitativo y protegiendo a las futuras generaciones y la 
biodiversidad (Quesada, 2013).

• Responsabilidad social

La responsabilidad social desde el enfoque de la bioética implica 
que empresas, instituciones de salud y la sociedad colaboren de manera 
significativa para atender las necesidades de la población y usar los 
recursos de manera eficiente. Esto se refleja en la generación de empleo, 
el pago de impuestos, la educación ambiental, la inclusión social y la 
promoción de la salud mediante mejores hábitos alimenticios, espacios 
recreativos e inversión en formación profesional.

Las tendencias económicas afectan la gestión de dilemas éticos en 
salud, fomentando la medicina preventiva, proyectos de desarrollo 
sostenible, empoderamiento social a través de la educación y la 
información en salud, y estimulando la investigación y desarrollo 
tecnológico para evitar la fuga de talentos y promover la equidad en el 
acceso a la atención médica (Ortíz & Palavecino, 2005).

25. ¿Cuáles son los principales desafíos éticos en la aplicación de la 
bioética en contextos latinoamericanos?

La implementación de la bioética en contextos latinoamericanos 
enfrenta una serie de desafíos específicos debido a la interacción compleja 
de factores históricos, sociales, económicos y políticos que caracterizan 
la región. Entre los desafíos más importantes se encuentran:



23

HACIA UNA ÉTICA DE LA VIDA: EL FUNDAMENTO FILOSÓFICO DE LA BIOÉTICA CONTEMPORÁNEA

• Desigualdad en la salud

En América Latina, ha habido avances en la reducción de la pobreza y 
la desigualdad, pero desde 2015 se han visto retrocesos, como el aumento 
de la pobreza extrema y el desempleo. Estos cambios negativos afectan 
la salud y amplían las brechas en este ámbito. Es necesario fortalecer los 
sistemas de protección social y promover políticas redistributivas para 
contrarrestar estos impactos. A pesar de los avances en la universalización 
de la salud, todavía hay desafíos en el acceso efectivo a los servicios 
de salud, especialmente para los grupos vulnerables. La bioética es 
importante para abordar estos problemas desde una perspectiva ética, 
promoviendo políticas públicas equitativas y protegiendo los derechos 
de las personas más vulnerables (Abramo et al., 2020).

• Pobreza y exclusión social

En América Latina, la pobreza y la exclusión social impactan a 
millones de personas, con un 46% viviendo por debajo de la línea de 
pobreza y 1.200 millones con menos de un dólar al día. Las desigualdades 
económicas y territoriales impactan directamente en la salud, causando 
la muerte prematura de 18 millones de personas anualmente. Las crisis 
económicas y la globalización han acentuado estas brechas. La bioética 
es importante para tratar estos dilemas éticos, fomentando la equidad, la 
justicia en la salud y el respeto a la dignidad humana, sugiriendo políticas 
inclusivas para los más vulnerables (Novoa, 2007).

• Diversidad cultural

La bioética en Latinoamérica valora la diversidad cultural mediante 
un enfoque intercultural que respeta las cosmovisiones y formas de vida 
de los pueblos originarios. Prioriza el bienestar colectivo, promoviendo el 
diálogo intercultural y la ética más allá de la medicina. Es esencial ofrecer 
condiciones dignas a los grupos vulnerables, evitando contradicciones 
éticas. Además, se debe considerar la perspectiva subjetiva de calidad de 
vida y el dinamismo cultural, entendiendo sus relaciones con la tierra y 
los ecosistemas para garantizar un enfoque ético y respetuoso (Álvarez, 
2011).



24

BIOÉTICA FÁCIL

• Falta de recursos

La bioética en Latinoamérica se centra en la distribución equitativa 
de recursos de salud, buscando decisiones éticas para maximizar los 
beneficios y garantizar el acceso igualitario a la atención médica. Destaca 
la solidaridad y la responsabilidad social, dando prioridad a los grupos 
vulnerables. También promueve la cooperación entre gobiernos, 
instituciones de salud, profesionales y la sociedad para encontrar 
soluciones éticas y sostenibles ante la escasez de recursos (García, 2012).

26. ¿Qué desafíos éticos enfrenta la bioética en un mundo cada vez 
más globalizado y diverso?

La bioética se enfrenta a una serie de desafíos complejos en un mundo 
cada vez más globalizado y diverso. Estos desafíos están relacionados con 
la naturaleza misma de la Bioética, que se ocupa de cuestiones éticas que 
surgen de la intersección de la biología, la medicina y la tecnología. En 
un mundo globalizado, estas cuestiones se vuelven aún más complejas 
debido a las diferencias culturales, políticas y económicas que existen 
entre los países y las regiones.

• Diversidad cultural y valores

La diversidad cultural y los valores se tratan desde el punto de vista 
de la bioética, considerando distintos enfoques éticos y culturales en la 
toma de decisiones sobre la medicina, las ciencias y las tecnologías que 
influyen en la vida humana. La bioética busca incorporar una perspectiva 
intercultural que reconozca la diversidad de cosmovisiones y tradiciones 
presentes en las sociedades actuales. Esto implica buscar un equilibrio 
entre el universalismo ético y el contextualismo para promover el respeto 
a la dignidad humana y fomentar el diálogo y la complementariedad 
entre las diferentes culturas.



25

HACIA UNA ÉTICA DE LA VIDA: EL FUNDAMENTO FILOSÓFICO DE LA BIOÉTICA CONTEMPORÁNEA

• El reconocimiento de la diversidad

Se reconoce que las sociedades actuales son muy diversas en términos 
de identidades culturales, étnicas, religiosas, lingüísticas, entre otras. Por 
lo tanto, es importante considerar esta diversidad al tratar cuestiones 
éticas en bioética. El respeto a la dignidad humana en bioética implica 
reconocer y valorar las diferencias culturales y los distintos sistemas 
de valores en la sociedad. Este respeto es clave para asegurar una ética 
inclusiva y sensible a la diversidad.

• Acceso desigual a la atención médica y la tecnología

La bioética examina la desigualdad en el acceso a la atención médica y 
la tecnología desde una perspectiva ética, tomando en cuenta principios 
como la equidad, la justicia y el respeto a la dignidad humana. Su objetivo 
es promover una reflexión ética en las decisiones relacionadas con la 
salud y la tecnología, especialmente cuando se presentan disparidades 
en el acceso a estos servicios. La equidad implica tratar a las personas 
de manera justa y compensatoria, garantizando que todos tengan la 
oportunidad de recibir los cuidados necesarios, independientemente 
de su condición socioeconómica. Por otro lado, la justicia se trata de 
la distribución justa de los recursos en salud, dando prioridad a una 
asignación ética y transparente para asegurar que la mayoría de las 
personas puedan acceder a la atención médica. Finalmente, la dignidad 
humana se enfoca en asegurar que todas las personas reciban un trato 
digno y respetuoso en el ámbito de la salud, sin importar su situación 
(Garrafa, 2023; Chávez, 2014).

• Investigación biomédica y experimentación

Garantizar la protección de los participantes en investigaciones 
biomédicas es esencial, cumpliendo con normativas éticas nacionales 
e internacionales. Los comités de ética en investigación desempeñan 
un papel crucial al revisar protocolos para asegurar el respeto a 
consideraciones éticas y proteger a los participantes. Es primordial 
buscar la congruencia entre el avance médico y el respeto a la humanidad, 



26

BIOÉTICA FÁCIL

evitando que intereses profesionales primen sobre el bienestar. La ética 
en la investigación en salud consiste en equilibrar los derechos humanos, 
los objetivos de la investigación y los principios éticos para el bienestar 
de la humanidad (Patiño et al., 2023).

En la investigación biomédica en países con ingresos medianos 
o bajos, la equitativa distribución de beneficios se aborda mediante 
varios enfoques éticos y consideraciones específicas. Estos incluyen el 
enfoque en la justicia social, la ética pública, la priorización de beneficios 
colectivos y la consideración de recursos y necesidades locales. La ética 
pública desempeña un papel fundamental en garantizar la equidad y el 
impacto positivo en las comunidades locales, centrando la atención en el 
beneficio colectivo, el valor social del conocimiento y la normativa para 
promover la equidad en la investigación biomédica (Páez, 2021).

27. ¿Por qué es relevante la bioética para el hombre moderno?

Según Jean Dausset, la aparición de la bioética proporciona a la 
humanidad contemporánea un marco ético para abordar los desafíos que 
surgen con los avances tecnológicos y los dilemas actuales. Esto incluye 
cuestiones complejas como la manipulación genética, la clonación, 
el aborto y otros temas que requieren una reflexión ética profunda y 
responsable. La bioética, de este modo, actúa como una guía que orienta 
las decisiones humanas frente a estos nuevos horizontes científicos y 
tecnológicos (García, 2008).

28. ¿A qué se denomina plano ontológico de una persona con 
relación a la bioética?

En bioética, el plano ontológico de una persona hace referencia 
al reconocimiento profundo de la dignidad y el valor intrínseco del 
ser humano. Este concepto sostiene que, independientemente de las 
capacidades físicas, mentales o de la utilidad social de una persona, su 
dignidad es inalienable. De acuerdo con este principio, cada individuo 
debe ser considerado como un fin en sí mismo y nunca como un medio 
para alcanzar otros fines.



27

HACIA UNA ÉTICA DE LA VIDA: EL FUNDAMENTO FILOSÓFICO DE LA BIOÉTICA CONTEMPORÁNEA

Este enfoque ontológico es crucial dentro de la Bioética, ya que 
establece que las decisiones médicas, científicas y políticas relacionadas 
con la salud deben respetar siempre esta dignidad humana fundamental. 
La aplicación de criterios utilitaristas, como la eficiencia o la reducción 
de costos, no puede prevalecer sobre el respeto a la integridad y el valor de 
la persona. En este sentido, la bioética no solo debe velar por el bienestar 
de los individuos en términos de resultados tangibles, sino también 
considerar el impacto ético de cada decisión sobre su humanidad 
esencial.

El plano ontológico se opone a cualquier concepción de la persona 
que reduzca su existencia a un valor meramente funcional. En cambio, 
resalta la necesidad de una ética que vea al ser humano como un ser 
único, irrepetible y valioso por sí mismo, lo cual exige una reflexión ética 
que trascienda la lógica pragmática o economicista, y se enfoque en la 
dignidad inviolable que caracteriza a cada ser humano (García, 2008).





29

Fuentes y fundamentos antropológicos de la bioética

Toda disciplina humana (especialmente aquellas que buscan orientar 
la acción moral) necesita fundamentarse en fuentes que le otorguen 
sentido, dirección y coherencia. En el caso de la bioética, estas fuentes 
no solo son científicas o filosóficas, sino también antropológicas, 
culturales, espirituales y teológicas, porque el objeto de su reflexión es el 
ser humano mismo: su vida, su cuerpo, su dignidad, su destino (García, 
2008; Naranjo et al., 2017).

Cuando hablamos de las fuentes de la bioética, nos referimos a los 
pilares sobre los cuales se construye su pensamiento y su práctica. Ellas 
nos ayudan a responder a preguntas esenciales como: ¿quién es el ser 
humano?, ¿qué sentido tiene la vida?, ¿cuál es el valor de la persona?, 
¿cómo debe actuar quien se dedica al cuidado de la vida?

Por eso, antes de analizar casos concretos o dilemas éticos, es 
necesario volver a la fuente más profunda de toda reflexión bioética: la 
antropología, es decir, la comprensión del hombre. Sin una correcta idea 
del ser humano (de su origen, su dignidad y su destino) la bioética corre 
el riesgo de volverse técnica, fría y deshumanizada.

A la luz del pensamiento cristiano, la bioética se apoya en una visión 
del hombre como imagen y semejanza de Dios, llamado a vivir en 
comunión, a amar y ser amado. Esta visión reconoce que la vida es un 
don y que la persona no se reduce a sus funciones biológicas, sino que 
posee un valor absoluto, inviolable y trascendente.

EL ORIGEN DEL SENTIDO: 

LA ANTROPOLOGÍA COMO CLAVE PARA UNA BIOÉTICA 
HUMANISTA

CAPÍTULO II



30

BIOÉTICA FÁCIL

Fuentes y fundamentos antropológicos de la bioética

1. ¿Qué entendemos por “fuentes” de la bioética?

Las fuentes de la bioética son los fundamentos que alimentan y 
orientan la reflexión sobre la vida humana y su cuidado. Desde la 
perspectiva cristiana y personalista, las fuentes no son simples orígenes 
teóricos, sino corrientes vivas que fluyen desde la experiencia de lo 
humano y lo divino.

Podemos distinguir tres grandes tipos de fuentes:

1) Fuentes remotas o primeras, que responden a la pregunta sobre qué 
es el ser humano y cuál es su valor. Aquí se ubica la antropología, 
entendida como la base que sostiene toda la reflexión bioética.

2) Fuentes próximas o mediatas, que recogen la experiencia de la vida 
moral, la filosofía, la ciencia y la cultura.

3) Fuentes inmediatas o aplicadas, que orientan la acción concreta 
del profesional de la salud y del investigador en su trato con la vida 
humana.

En este capítulo profundizaremos especialmente en la primera fuente: 
la antropología, pues sin una adecuada comprensión del hombre, la 
bioética pierde su sentido más profundo.

2. ¿Por qué es importante conocer las fuentes de la bioética?

Porque toda reflexión sobre la vida humana depende de la imagen de 
hombre que tengamos. Si concebimos al ser humano como un simple 
conjunto de procesos biológicos, la bioética se reducirá a una técnica 
sin alma. Pero si lo entendemos como persona, portador de dignidad 
y llamado al amor, entonces toda acción médica, científica o social se 
orientará hacia el respeto y promoción de la vida.



31

EL ORIGEN DEL SENTIDO: LA ANTROPOLOGÍA COMO CLAVE PARA UNA BIOÉTICA HUMANISTA

Conocer las fuentes permite a la bioética mantenerse humana y no 
perder de vista su finalidad: servir al hombre, no manipularlo. Permite 
también integrar ciencia, filosofía, fe y cultura, reconociendo que la 
verdad sobre el ser humano es compleja y que ninguna disciplina por 
sí sola puede abarcarla. Así, la bioética se convierte en un espacio de 
encuentro entre la razón y la fe, entre el saber científico y la sabiduría 
moral. Conocer sus fuentes es, en última instancia, elegir lo humano: 
comprender que cada vida es un don y que cuidar de ella es una vocación.

3. ¿Qué entendemos por “antropología” y cuál es su relación con la 
bioética?

La antropología es la ciencia que busca comprender al ser humano 
en toda su amplitud: su origen, su naturaleza, su valor y su destino 
(Arellano-Hernández, 2014). No se limita a estudiar sus aspectos 
biológicos o culturales, sino que intenta responder a la pregunta más 
profunda: ¿qué es el hombre?

Desde la visión cristiana y personalista, la antropología se convierte 
en la fuente remota o primera de la Bioética, porque toda reflexión ética 
sobre la vida comienza por una correcta comprensión del ser humano. 
Si la bioética pretende orientar la acción hacia el bien, debe partir de 
una antropología que reconozca la dignidad y el carácter trascendente 
de toda persona.

El modo en que entendemos al hombre determina cómo lo tratamos. 
Si lo concebimos como materia manipulable, justificaremos prácticas 
que reducen su valor. Pero si lo reconocemos como imagen de Dios y 
don de la vida, la bioética se transformará en una ciencia del cuidado, 
del respeto y de la promoción de la vida humana en todos sus estadios.

Por eso, la antropología para la bioética no es una simple teoría sobre 
el hombre, sino una visión integral que une cuerpo, mente y espíritu, 
y que impulsa a la humanidad hacia “niveles cada vez más humanos”. 
Comprender quién es el hombre permite orientar todas las decisiones 
biomédicas hacia la defensa del ser humano como persona, no como 
objeto.



32

BIOÉTICA FÁCIL

4. ¿Cuáles son los tipos de antropología y qué implican para la 
comprensión del ser humano?

A lo largo de la historia, los pensadores han propuesto diferentes 
visiones del hombre. En la tradición filosófica se distinguen dos grandes 
modos de comprenderlo: la antropología noética y la antropología 
orética.

Estas dos formas de pensar al ser humano no son solo ideas, sino que 
expresan maneras de mirar la vida y de actuar ante ella.

1) Antropología noética: el hombre desde la verdad y la razón

La palabra noética viene del término griego nous, que significa 
“inteligencia” o “espíritu” (Belgrano, 2025). Esta antropología 
comprende al ser humano como un ser racional, libre y abierto al bien 
y a la verdad.

Para esta corriente, el hombre no se reduce a sus impulsos o deseos, 
sino que está llamado a buscar el bien y realizarlo.

Entre sus principales representantes encontramos a:

• Sócrates enseñó que conocerse a sí mismo es el camino hacia la 
virtud.

• Platón afirmó que el alma humana es inmortal y aspira al bien 
supremo.

• Aristóteles destacó que el fin del hombre es la felicidad lograda por 
la virtud.

• Santo Tomás de Aquino, integrando fe y razón, mostró que el ser 
humano es cuerpo y alma, y que su dignidad proviene de haber sido 
creado a imagen de Dios (Belgrano, 2025).



33

EL ORIGEN DEL SENTIDO: LA ANTROPOLOGÍA COMO CLAVE PARA UNA BIOÉTICA HUMANISTA

La antropología noética inspira una bioética personalista, centrada 
en el respeto a la persona y en la búsqueda del bien humano integral.

2) Antropología orética: el hombre desde el deseo y el poder

La palabra orética proviene de orexis, “deseo” o “apetito”. Esta visión 
coloca al hombre en función de su voluntad de poder, su capacidad de 
dominar, poseer o producir.

Aquí el ser humano se comprende desde la eficacia, la utilidad y el 
placer, más que desde su apertura al bien o a la trascendencia.

Entre sus representantes encontramos a:

• Maquiavelo propuso un hombre movido por la búsqueda del 
poder.

• Feuerbach y Marx redujeron al ser humano a su dimensión material 
y social.

• Nietzsche exaltó la fuerza del individuo que se impone a los demás.

• Freud interpretó la conducta humana desde el inconsciente y los 
impulsos.

• Skinner lo redujo a un ser condicionado por estímulos externos 
(Belgrano, 2025).

La antropología orética, aunque reconoce la fuerza y la creatividad 
humana, tiende a olvidar su dimensión espiritual y relacional, lo que 
puede conducir a una visión utilitarista de la vida.

1 Nota del autor: En el horizonte de la bioética cristiana, la antropología noética se 
presenta como el camino que más humaniza, porque integra razón, libertad y apertura 
a Dios. La bioética, en cuanto ciencia del cuidado de la vida, debe optar por la visión del 
hombre como ser espiritual y donado, no como simple materia biológica. 



34

BIOÉTICA FÁCIL

Antropología personalista y elección de lo humano

5. ¿Cuál antropología para la bioética?

No todas las antropologías conducen al mismo concepto de ser 
humano, ni todas orientan a la bioética hacia fines verdaderamente 
humanos. Algunas reducen al hombre a su biología o a su capacidad 
de sentir placer y evitar el dolor; otras lo interpretan como un ser que 
vale solo por su utilidad o productividad. Pero la bioética no puede 
construirse sobre visiones fragmentadas o ideológicas.

• La bioética cristiana-personalista elige una antropología integral, 
que reconozca al ser humano como unidad de cuerpo y espíritu, 
como persona creada a imagen y semejanza de Dios, dotada de 
libertad, conciencia y responsabilidad.

• Esta es la antropología del personalismo, que afirma que cada 
persona humana posee un valor absoluto por el solo hecho de existir, 
independientemente de su estado físico, cognitivo o social.

• El personalismo nos recuerda que el hombre no se “hace persona”, 
sino que “es persona” desde su concepción, porque su vida es un 
don recibido.

Por eso, la bioética que se apoya en esta antropología no se limita 
a regular conductas o procedimientos médicos: busca formar una 
conciencia ética que respete, ame y promueva la vida humana en todas 
sus etapas.

El personalismo ofrece a la bioética una visión profundamente 
humana y teológica, donde el respeto a la vida no es una obligación 
externa, sino una respuesta de amor al don recibido (Pellegrino, 2020). 
Así, esta antropología no solo explica quién es el hombre, sino que 
indica quién está llamado a ser: alguien que vive para el bien, la verdad 
y el amor.

2 Nota del autor: En definitiva, la antropología para la bioética es aquella que más 
humaniza, la que más eleva al hombre hacia su plenitud, la que le recuerda que su vida 
es don y misión. 



35

EL ORIGEN DEL SENTIDO: LA ANTROPOLOGÍA COMO CLAVE PARA UNA BIOÉTICA HUMANISTA

6. ¿Qué significa “elegir lo humano”?

“Elegir lo humano” es optar por la vida, por la dignidad y por la 
verdad del ser humano frente a toda forma de deshumanización. En la 
práctica bioética, significa defender la vida en todas sus etapas, desde la 
concepción hasta la muerte natural, reconociendo que cada persona es 
portadora de un valor sagrado (Brännmark, 2017).

Elegir lo humano es mirar al otro no como un objeto de estudio 
o un medio para un fin, sino como alguien, una persona que merece 
respeto, cuidado y amor. Es una elección que implica una conversión del 
corazón: pasar de la lógica del dominio a la lógica del don.

En la bioética inspirada en la fe cristiana, elegir lo humano es también 
elegir a Dios, fuente y origen de toda vida (Artal & Rubenfeld, 2017). 
Porque solo quien reconoce la vida como don puede vivir con gratitud, 
servir con compasión y actuar con responsabilidad.

Juan Pablo II lo expresó bellamente al afirmar que “la mirada 
contemplativa” (la mirada de quien ve la vida en su profundidad) nos 
permite descubrir en cada existencia un milagro, un motivo de alegría y 
alabanza.

Esa mirada es la que la bioética debe recuperar: una mirada humana, 
espiritual y agradecida.

7. ¿Qué entendemos por “personalismo ontológico” y qué aporta a 
la bioética?

El personalismo ontológico constituye una corriente filosófica y 
teológica que fundamenta la dignidad humana en el ser mismo de la 
persona. A diferencia de las posturas funcionalistas o utilitaristas, 
que definen al individuo según sus capacidades o su productividad, el 
personalismo ontológico sostiene que cada ser humano es persona por 
el solo hecho de existir, independientemente de sus condiciones físicas, 
psicológicas o sociales (Giglio, 2017).

3 Nota del autor: Elegir lo humano es, en definitiva, elegir el amor: aquel que cuida, que 
respeta y que ve en cada vida un reflejo del Creador.



36

BIOÉTICA FÁCIL

En esta perspectiva, la persona no es una construcción cultural ni 
una categoría jurídica, sino una realidad ontológica: un ser dotado de 
interioridad, libertad y trascendencia. Su valor no deriva de sus actos, 
sino de su ser. Esta comprensión protege a la persona de cualquier 
reduccionismo ideológico o tecnocrático que pretenda determinar 
quién merece o no el reconocimiento de su humanidad.

Aplicado a la bioética, el personalismo ontológico establece el 
principio de inviolabilidad de la vida humana (Gibney, 2023). Desde 
la concepción hasta la muerte natural, toda existencia merece respeto 
absoluto, porque en ella se manifiesta la presencia de Dios como fuente 
de la vida. En consecuencia, la práctica biomédica no puede decidir 
sobre el valor de una vida según criterios de eficiencia, autonomía o 
utilidad social (Páez-Moreno, 2021). La bioética personalista se convierte 
así en un espacio de defensa del ser humano integral, donde la razón, la 
fe y la moral convergen en la afirmación del valor absoluto de la persona.

El aporte fundamental del personalismo ontológico a la bioética 
consiste en ofrecer una visión integradora del ser humano, que articula 
su dimensión biológica, racional, afectiva y espiritual. Este enfoque 
supera el dualismo cuerpo-mente y la reducción materialista de la vida, al 
afirmar que el cuerpo es expresión visible de la persona y que la persona 
es, ante todo, vocación de comunión y de donación. De esta forma, el 
personalismo ontológico permite comprender la vida humana no como 
un fenómeno biológico aislado, sino como una realidad relacional y 
trascendente que exige respeto y responsabilidad.

8. ¿Por qué elegimos el personalismo como la antropología 
adecuada para la Bioética?

La elección del personalismo como fundamento antropológico de la 
bioética responde a la necesidad de una visión que restaure la centralidad 
del ser humano en medio de los avances científicos y tecnológicos 
(Langlois, 2020). En un contexto donde la vida corre el riesgo de ser 
instrumentalizada, el personalismo ofrece una respuesta coherente con 
los valores cristianos y con la tradición filosófica que reconoce al hombre 
como fin en sí mismo.



37

EL ORIGEN DEL SENTIDO: LA ANTROPOLOGÍA COMO CLAVE PARA UNA BIOÉTICA HUMANISTA

En términos antropológicos, el personalismo parte del 
reconocimiento de la vida y la persona como don (Aygües Cejalvo, 
2024). El ser humano no se ha dado la vida a sí mismo; la ha recibido. 
Este carácter de donación implica una relación con el Creador y con 
los demás. De ahí que la existencia humana posea un valor sagrado, 
no susceptible de manipulación ni de apropiación. Tal concepción 
contrasta con las corrientes antropológicas oréticas o utilitaristas, que 
subordinan el valor de la persona a criterios de productividad, placer o 
funcionalidad.

El personalismo bioético promueve una ética del cuidado, donde 
el profesional de la salud y el científico reconocen en su labor una 
vocación de servicio y de respeto hacia la vida. No se trata únicamente 
de cumplir con normas o protocolos, sino de actuar movidos por una 
comprensión profunda del ser humano como imagen de Dios. La vida, 
en este horizonte, se entiende como un bien confiado, un don que debe 
ser acogido, cultivado y protegido.

Además, el personalismo ontológico introduce una dimensión 
teológica indispensable para la bioética cristiana: el reconocimiento de 
que la persona humana refleja el misterio trinitario del amor. La vida 
humana tiene sentido en la comunión, en el ser “con” y “para” los otros 
(Hernández-Ojeda & Requena, 2024). Así, la bioética personalista no se 
limita a evaluar acciones médicas o decisiones políticas, sino que educa 
la conciencia moral para que el hombre viva conforme a su verdad más 
profunda: ser don y vivir en el amor.

Por ello, entre todas las antropologías posibles, el personalismo es 
la que más eleva al ser humano, la que lo comprende desde su origen 
trascendente y su destino eterno. En palabras del pensamiento cristiano, 
elegir el personalismo es elegir lo verdaderamente humano, porque solo 
quien se reconoce como don puede acoger y respetar el don de la vida 
en los demás.



38

BIOÉTICA FÁCIL

La vida y la persona como don

9. ¿Qué significa afirmar que la vida es un don?

En el marco de la antropología cristiana y del pensamiento 
personalista, afirmar que la vida es un don implica reconocer su origen 
trascendente, su valor absoluto y su destino relacional. La vida no es 
un producto de la voluntad humana ni un resultado exclusivamente 
biológico; es una realidad dada que tiene su fuente en Dios, quien 
comunica el ser por amor.

Por tanto, la vida no se posee como propiedad ni se dispone de ella 
como si fuera un objeto, sino que se acoge y se custodia con gratitud 
y responsabilidad. Esta comprensión de la vida como don revela una 
profunda dimensión teológica: toda existencia humana es participación 
en el acto creador de Dios. El origen de la vida no radica únicamente en 
la unión de dos seres humanos, sino en la acción divina que confía ese 
nuevo ser a la familia y a la sociedad.

Desde esta perspectiva, la bioética se funda en el reconocimiento 
de la sacralidad de la vida y en la convicción de que ninguna instancia 
humana puede determinar el valor o la duración de una vida. La noción 
de don también tiene implicaciones éticas y existenciales. Considerar 
la vida como don significa reconocerla como una vocación: la persona 
humana está llamada a vivir no para sí misma, sino para el bien, la verdad 
y el amor. Este carácter vocacional convierte la existencia en una misión 
que exige compromiso y apertura hacia los demás.

En el ámbito de la bioética, esta concepción exige del profesional 
de la salud una actitud de asombro y reverencia ante el misterio de la 
vida (Andorno, 2009; Camargo, 2016). Cuidar al paciente, acompañar 
al que sufre, respetar la muerte natural, son expresiones concretas del 

4 Nota del autor: Así, la vida se entiende no como mera supervivencia, sino como 
donación de sí, como entrega libre que refleja el amor divino en las relaciones humanas. 



39

EL ORIGEN DEL SENTIDO: LA ANTROPOLOGÍA COMO CLAVE PARA UNA BIOÉTICA HUMANISTA

reconocimiento de la vida como don. Quien entiende la vida de este 
modo, actúa movido no por la utilidad o la eficacia, sino por una ética de 
la gratuidad, que reconoce en cada ser humano un valor que no depende 
de méritos ni condiciones, sino de su ser persona.

10. ¿Qué implica comprender a la persona como “don”?

El concepto de la persona como don ocupa un lugar central en la 
antropología personalista cristiana y en la bioética de inspiración 
teológica. La persona no se explica plenamente desde categorías 
biológicas, psicológicas o sociales; su sentido profundo se revela cuando 
se comprende como ser recibido y llamado a la comunión.

El hombre no se da la existencia a sí mismo: la recibe como un don. 
Pero al mismo tiempo, está llamado a convertirse en don para los demás.

Esta doble dimensión (ser don y darse como don) expresa la vocación 
esencial de la persona humana. Según la enseñanza de Juan Pablo II, 
el hombre “no puede encontrarse plenamente sino en la entrega sincera 
de sí mismo”. Desde esta perspectiva, la persona es un ser que se realiza 
en el amor y en la relación, no en el aislamiento. Su valor radica en su 
capacidad de comunión y en su apertura a Dios, fuente de todo amor.

En la bioética, comprender a la persona como don tiene consecuencias 
decisivas. En primer lugar, impide toda forma de cosificación del 
ser humano (Semplici, 2016). Ninguna persona puede ser tratada 
como medio para un fin, ni su vida puede ser objeto de manipulación 
científica, económica o política. En segundo lugar, introduce una ética 
de la responsabilidad, según la cual el cuidado del otro es una respuesta 
al don recibido: “he recibido vida, por tanto, cuido la vida”.

Además, la persona como don fundamenta una antropología de la 
gratitud. Reconocer que la vida proviene de Dios y de los otros suscita 
una actitud de agradecimiento y humildad. Esta gratitud no es pasiva, 
sino activa: se manifiesta en el compromiso por proteger la vida, servir al 
prójimo y promover la justicia.



40

BIOÉTICA FÁCIL

Finalmente, esta visión ilumina el quehacer del profesional de la 
salud y del investigador, quienes son llamados a ser “dones vivientes”. 
Su tarea no se reduce a intervenir sobre cuerpos enfermos, sino a 
acompañar existencias dotadas de dignidad infinita. Ser “don viviente” 
significa poner el conocimiento, la técnica y el corazón al servicio de la 
vida, reconociendo que en cada paciente se encuentra un misterio que 
remite al Creador.

11. ¿Cómo se comprende a la persona desde el amor?

Comprender a la persona desde la perspectiva del amor implica 
reconocer que la identidad humana se constituye en la relación con el 
otro. El ser humano no alcanza su plenitud en el aislamiento, sino en la 
interacción libre y recíproca que surge del reconocimiento mutuo.

Desde un punto de vista antropológico, el amor no se reduce a un 
sentimiento, sino que representa la forma más elevada de comunicación 
interpersonal, en la que la libertad y la responsabilidad se orientan hacia 
el bien del otro (Hernández-Ojeda & Requena, 2024).

El amor revela la dimensión ética y relacional del ser humano. La 
persona, en cuanto ser racional y libre, es capaz de salir de sí misma y 
dirigirse hacia los demás de manera gratuita. Esta capacidad de donarse 
expresa su carácter trascendente y constituye el núcleo de su dignidad.

En la tradición filosófica, autores como Emmanuel Mounier y 
Martin Buber han subrayado que la persona se realiza en el encuentro 
(en el “yo-tú”), donde el otro no es objeto de uso, sino sujeto de 
reconocimiento.

Desde el enfoque bioético, comprender al ser humano desde el amor 
permite superar visiones reduccionistas que lo conciben solo como 
organismo biológico o ente jurídico (Jankowiak & Nelson, 2021). El 
amor se convierte en el principio interpretativo de la existencia humana, 
porque en él se conjugan libertad, reciprocidad y apertura al bien común.



41

EL ORIGEN DEL SENTIDO: LA ANTROPOLOGÍA COMO CLAVE PARA UNA BIOÉTICA HUMANISTA

Esta perspectiva fundamenta una bioética que no se limita a la norma 
o al deber, sino que promueve una ética del cuidado, entendida como 
respuesta responsable al valor intrínseco de la vida.

En este sentido, amar es reconocer en cada persona una dignidad 
inviolable y actuar en consecuencia.

La persona, la comunión y la relación con la ciencia

12. ¿Cómo se comprende a la persona desde la comunión?

La comunión constituye una dimensión esencial de la existencia 
humana y una categoría central de la antropología contemporánea 
(Brännmark, 2017). El ser humano no es un individuo aislado, sino un 
ser relacional, cuya identidad se construye en el vínculo con los demás 
y con su entorno. La comunión no anula la individualidad, sino que 
la potencia, permitiendo que cada persona se realice plenamente en la 
reciprocidad y en la cooperación con otros.

Desde una perspectiva filosófica y social, la comunión expresa el 
paso del yo al nosotros. Implica reconocer que la existencia humana 
está marcada por la interdependencia, la empatía y la solidaridad. Esta 
visión supera el individualismo moderno, que ha tendido a concebir al 
ser humano como sujeto autosuficiente y desvinculado de los demás. 
La comunión, en cambio, afirma que la persona solo se comprende en 
relación y que el sentido de la vida se encuentra en vivir con y para los 
otros.

En el ámbito de la bioética, la comunión adquiere un significado 
práctico. Supone entender el cuidado de la salud, la investigación y la 
acción médica como espacios de colaboración y encuentro humano 
(Artal & Rubenfeld, 2017). Cada acto sanitario se convierte en un 
ejercicio de comunión, donde el profesional y el paciente se reconocen 
mutuamente en su vulnerabilidad y dignidad compartida. De esta 
manera, la bioética promueve una cultura del encuentro, en la que la 
ciencia y la técnica están al servicio de la persona y de la comunidad.



42

BIOÉTICA FÁCIL

En síntesis, comprender a la persona desde la comunión significa 
reconocer que el ser humano alcanza su plenitud en el encuentro 
solidario, en el compartir y en la cooperación. Esta visión fortalece la 
dimensión social de la bioética y la orienta hacia un humanismo integral, 
donde la vida, la dignidad y la interdependencia se integran en un mismo 
horizonte ético.

13. ¿Cómo definen la persona las principales corrientes filosóficas?

A lo largo de la historia, el concepto de persona ha sido interpretado 
desde diversas perspectivas filosóficas. Cada una de ellas ofrece una 
comprensión distinta del ser humano y, por tanto, influye en la manera 
en que se aborda la bioética.

1) Corriente cartesiana

Desde la filosofía de René Descartes, la persona se identifica con la 
conciencia y la razón. “Pienso, luego existo” resume la idea de que el ser 
humano se define por su capacidad racional. Esta concepción separa el 
cuerpo del espíritu y prioriza la mente como esencia del ser. En bioética, 
este dualismo ha llevado a considerar la vida biológica como secundaria 
frente a la conciencia, justificando posturas que no reconocen la dignidad 
del embrión o del enfermo inconsciente, al no poseer todavía (o haber 
perdido) el ejercicio de la razón.

2) Corriente social o contractual

En esta visión, la persona adquiere valor en la medida en que participa 
en la sociedad y es reconocida por los otros. Su dignidad depende de 
su capacidad de relación y de cumplimiento de normas sociales. Este 
enfoque, aunque resalta la dimensión comunitaria, puede excluir a 
quienes no pueden interactuar plenamente (como los niños por nacer, 
los ancianos dependientes o las personas con discapacidad). En términos 
bioéticos, corre el riesgo de justificar la exclusión o marginación de los 
más vulnerables.



43

EL ORIGEN DEL SENTIDO: LA ANTROPOLOGÍA COMO CLAVE PARA UNA BIOÉTICA HUMANISTA

3) Corriente utilitarista

Defiende que el valor de una persona se mide por su capacidad de 
sentir placer o evitar el dolor. Según esta postura, propia de autores 
como Jeremy Bentham o Peter Singer, la vida humana se valora de 
acuerdo con su utilidad o bienestar cuantificable. Esta visión ha influido 
en debates sobre eutanasia, aborto o experimentación, pues equipara 
el valor moral con la funcionalidad o la sensibilidad del individuo. Sin 
embargo, desde una perspectiva bioética más humanista, este enfoque 
resulta insuficiente al reducir la dignidad a un cálculo de consecuencias.

4) Corriente fenomenológica

Considera persona a quien manifiesta determinadas características 
o capacidades, como la autoconciencia o la racionalidad. Quien no las 
presenta (por ejemplo, un embrión o una persona en estado vegetativo) 
no sería persona en sentido pleno. Esta corriente valora la experiencia 
subjetiva, pero incurre en el peligro de condicionar la dignidad humana 
a la funcionalidad, dejando fuera a quienes no pueden expresar su 
humanidad de modo activo.

En síntesis, estas corrientes han contribuido al pensamiento 
moderno, pero en el ámbito bioético muestran limitaciones: tienden 
a fragmentar la noción de persona o a depender de criterios externos 
para reconocer su valor. De ahí la necesidad de una visión más integral 
y estable, que fundamente la dignidad humana en el ser mismo, y no en 
sus manifestaciones o utilidades (Jankowiak & Nelson, 2021).

14. ¿Qué propone la corriente ontológico-personalista frente a 
estas visiones?

La corriente ontológico-personalista ofrece una comprensión más 
completa y coherente del ser humano (Gibney, 2023). Parte del principio 
de que toda persona tiene valor intrínseco por el solo hecho de existir. 
No depende de su funcionalidad, nivel de conciencia o reconocimiento 
social. Su dignidad se funda en su ser, no en su hacer.



44

BIOÉTICA FÁCIL

Desde esta perspectiva, la persona es una unidad de cuerpo y espíritu, 
capaz de conocimiento, libertad y relación, pero sin que su valor esté 
condicionado por el ejercicio de estas facultades. Esto significa que 
un embrión, un enfermo terminal o una persona con discapacidad 
conservan la misma dignidad que cualquier otro ser humano.

El personalismo ontológico supera el reduccionismo de las otras 
corrientes porque integra las dimensiones biológica, racional, afectiva 
y espiritual del ser. Reconoce que la vida humana no es una realidad 
fragmentada, sino una totalidad dinámica en la que cada dimensión 
tiene sentido en relación con las demás.

En el ámbito bioético, esta visión se traduce en el principio de respeto 
absoluto por la vida humana, que no admite jerarquías de valor. Toda 
intervención médica, investigación o decisión moral debe orientarse a la 
promoción de la vida y al reconocimiento de la persona como fin en sí 
misma.

El personalismo ontológico, en consecuencia, se convierte en el 
fundamento más sólido para una bioética humanista. Ofrece una base 
racional, filosófica y ética para defender la dignidad del ser humano en 
todas sus etapas, y establece un punto de encuentro entre la ciencia, la 
filosofía y la moral. Frente a las visiones parciales, esta corriente afirma 
una verdad esencial: la persona es valor en sí misma, no medio, ni 
función, ni instrumento.

15. ¿Cómo influye la antropología en la comprensión y desarrollo 
de las ciencias?

La antropología influye de manera decisiva en la orientación y en la 
interpretación de las ciencias, especialmente en aquellas relacionadas 
con la vida y la salud. Su aporte consiste en ofrecer una visión integral 
del ser humano, que impide reducirlo a un objeto de estudio o a un 
conjunto de procesos biológicos (Langlois, 2020). Desde su perspectiva, 
toda ciencia que trata con el ser humano debe reconocer su complejidad 
y su valor como persona.



45

EL ORIGEN DEL SENTIDO: LA ANTROPOLOGÍA COMO CLAVE PARA UNA BIOÉTICA HUMANISTA

La antropología aporta un marco epistemológico y ético. 
Epistemológicamente, invita a las ciencias naturales y sociales a 
comprender que sus métodos, aunque rigurosos, son limitados para 
captar la totalidad del fenómeno humano. Éticamente, recuerda que 
la investigación y la práctica científica deben orientarse al bien de la 
persona y al respeto de su dignidad. Esta interacción entre antropología 
y ciencia evita la deshumanización del conocimiento, transformándolo 
en una herramienta de servicio a la vida.

En las ciencias biomédicas, por ejemplo, la influencia antropológica 
se expresa en la exigencia de reconocer al paciente no solo como 
organismo, sino como sujeto de derechos, emociones y relaciones 
(Aygües Cejalvo, 2024). En las ciencias sociales, la antropología ofrece 
comprensión del contexto cultural y simbólico en que el ser humano 
actúa, evitando interpretaciones reduccionistas. De este modo, la 
antropología funciona como un puente entre el conocimiento científico 
y la comprensión humanista, asegurando que el progreso técnico no se 
aparte de los valores que sostienen la vida en común.

En síntesis, la antropología no solo estudia al ser humano, sino que 
orienta el sentido de la ciencia. Su influencia garantiza que el desarrollo 
científico sea compatible con la promoción de la persona, la justicia y la 
responsabilidad moral frente al entorno y a los demás.

16. ¿Cómo contribuye la antropología a la formulación de los 
principios bioéticos?

La bioética se apoya en la antropología para construir un marco de 
referencia sólido sobre el valor y la dignidad de la vida humana. Sin 
una visión clara del ser humano, los principios bioéticos carecerían de 
fundamento. La antropología proporciona esa base, ofreciendo una 
comprensión integral de la persona como unidad biológica, racional, 
social y espiritual.



46

BIOÉTICA FÁCIL

Su contribución se manifiesta en tres niveles:

• Fundamental, al definir qué es el ser humano y por qué su vida 
posee valor.

• Normativo, al orientar la formulación de principios como el respeto 
por la vida, la autonomía responsable, la justicia y la beneficencia.

• Aplicativo, al guiar la toma de decisiones en los contextos clínico, 
investigativo y social.

Gracias a la antropología, la bioética puede discernir entre acciones 
que humanizan y acciones que deshumanizan. Este discernimiento se 
apoya en una idea clave: la persona como fin y nunca como medio. Toda 
intervención sobre la vida debe respetar esa condición.

Además, la antropología permite adaptar los principios bioéticos a 
los diferentes contextos culturales, reconociendo la diversidad de valores 
y creencias sin perder el horizonte universal de la dignidad humana. 
De este modo, la bioética se convierte en un espacio de diálogo entre 
culturas y saberes, fundamentado en la unidad esencial de la naturaleza 
humana.

En consecuencia, la antropología no solo inspira la bioética, sino que 
la sostiene y le otorga sentido. Al situar a la persona en el centro de toda 
reflexión, garantiza que los principios éticos no se reduzcan a normas 
técnicas, sino que respondan al propósito más profundo de toda ciencia 
y toda moral: proteger y promover la vida humana en su totalidad.

17. ¿Cuál es el concepto de persona desde las ciencias médicas?

En las ciencias médicas contemporáneas, la persona se concibe como 
una unidad bio-psico-social, es decir, como un ser integral cuya salud 
depende tanto de factores biológicos como de su entorno psicológico, 
cultural y social. Esta comprensión ha desplazado el paradigma 
exclusivamente biológico, reconociendo que la enfermedad y la salud 
son fenómenos complejos que involucran a la totalidad del ser humano.



47

EL ORIGEN DEL SENTIDO: LA ANTROPOLOGÍA COMO CLAVE PARA UNA BIOÉTICA HUMANISTA

No obstante, la visión antropológica ofrece un marco más amplio al 
afirmar que el ser humano no puede reducirse a su dimensión corporal. 
La medicina moderna, influida por la bioética, ha adoptado una mirada 
más humanista, donde el paciente no es un caso clínico, sino un sujeto 
de derechos y valores.

Desde esta perspectiva, el concepto de persona en las ciencias 
médicas se vincula con el principio de integralidad del cuidado: tratar 
al individuo en su totalidad y en su contexto, respetando su autonomía, 
su dignidad y su vulnerabilidad. La medicina, en tanto disciplina 
que interactúa directamente con la vida, tiene la responsabilidad de 
salvaguardar la dignidad humana en cada una de sus intervenciones.

18. ¿Cómo influye la antropología en el desarrollo de las ciencias 
sociales y naturales?

La antropología aporta a las ciencias sociales y naturales un marco 
interpretativo que reconoce la centralidad del ser humano en el 
conocimiento científico. En las ciencias sociales, esta influencia se 
manifiesta en la comprensión de las culturas, los valores y las estructuras 
simbólicas que orientan el comportamiento humano. En las ciencias 
naturales, promueve una lectura ética del entorno y de la vida biológica, 
situando al hombre como parte y, al mismo tiempo, custodio de la 
naturaleza.

La interdisciplinariedad entre antropología y ciencia es clave. 
Mientras las ciencias naturales explican los mecanismos de la vida, la 
antropología indaga en su sentido. Ambas deben complementarse: la 
primera aporta datos y métodos, la segunda orientación y finalidad.

5 Nota del autor: Este enfoque refuerza la idea de que la práctica médica debe centrarse 
en la persona del paciente, no únicamente en su cuerpo enfermo.

6 Nota del autor: Cuando las ciencias operan sin referencia a una antropología, corren 
el riesgo de desvincular el conocimiento de la ética, priorizando la eficiencia sobre el bien 
común. 



48

BIOÉTICA FÁCIL

Por ello, la antropología no solo describe al ser humano, sino que 
da dirección moral al saber científico. En la actualidad, este diálogo es 
esencial para abordar problemáticas globales como el cambio climático, 
la desigualdad social y las nuevas tecnologías biomédicas, que exigen 
una comprensión integral del hombre como agente y responsable del 
mundo que transforma.

19. ¿Cómo puede la antropología contribuir al bienestar humano?

La antropología contribuye al bienestar humano al ofrecer una visión 
holística del desarrollo de la persona y de las comunidades. Al estudiar las 
diversas formas en que los seres humanos viven, piensan y se relacionan, 
proporciona herramientas para comprender las necesidades reales de las 
personas en contextos específicos.

Este enfoque promueve un bienestar que no se limita al aspecto físico 
o económico, sino que incluye dimensiones sociales, culturales, éticas 
y espirituales. De este modo, la antropología permite diseñar políticas 
y prácticas que respeten la identidad y la dignidad de las personas, 
favoreciendo una vida más humana y solidaria.

En el ámbito de la bioética, el bienestar humano se entiende como 
el resultado de decisiones que reconocen el valor intrínseco de la vida. 
Esto implica promover relaciones basadas en el respeto, la equidad y la 
responsabilidad compartida.

La antropología aporta a este propósito una comprensión de la 
diversidad cultural que ayuda a adaptar los principios éticos a contextos 
plurales, sin perder de vista la universalidad de la dignidad humana.

20. ¿Qué relación existe entre la antropología, la ética y la elección 
de lo humano?

La relación entre antropología y ética es directa: la forma en que 
concebimos al ser humano determina el tipo de ética que desarrollamos. 
Si el hombre se entiende como producto de la biología o de la economía, 
la ética tenderá a ser utilitarista o pragmática. Si, por el contrario, se lo 
concibe como persona dotada de dignidad y libertad, la ética se orientará 
hacia la justicia, la solidaridad y el respeto a la vida.



49

EL ORIGEN DEL SENTIDO: LA ANTROPOLOGÍA COMO CLAVE PARA UNA BIOÉTICA HUMANISTA

Elegir lo humano significa optar por una antropología que reconoce 
la centralidad de la persona. En la práctica bioética, esto se traduce en 
decisiones que priorizan la vida sobre la eficiencia, el bien común sobre 
el interés individual, y el respeto sobre la manipulación.

Por ello, la bioética personalista se constituye como una ética del 
reconocimiento: reconocer la vida como valor, al otro como persona, y 
al acto médico o científico como servicio a la humanidad.

En este sentido, la elección de lo humano es también una elección 
racional y ética, que coloca a la persona en el centro de toda acción moral 
y científica. Es el punto de convergencia entre la antropología, la ética y 
el personalismo, y el criterio que permite discernir qué prácticas y qué 
teorías verdaderamente humanizan al ser humano.

21. ¿Cómo contribuye la diversidad cultural a la comprensión de 
la vida humana?

La diversidad cultural amplía la comprensión del ser humano 
al mostrar que la vida no se vive ni se interpreta de una sola manera. 
Cada cultura expresa una visión particular del mundo, con valores, 
símbolos y prácticas que definen qué significa nacer, vivir y morir. 
Desde la antropología, esta pluralidad no contradice la universalidad de 
la dignidad humana; al contrario, la enriquece. Permite reconocer que 
la vida tiene una dimensión simbólica y comunitaria que trasciende la 
biología.

En bioética, el reconocimiento de la diversidad cultural es esencial 
para formular principios que sean inclusivos y contextualizados. No se 
trata de relativizar los valores, sino de comprender cómo cada cultura 
los encarna y los comunica. Así, la diversidad se convierte en un espacio 
de diálogo y aprendizaje, donde el respeto mutuo es condición para 
la cooperación ética global. Entender la vida desde múltiples miradas 
ayuda a construir una bioética que respete las diferencias sin perder de 
vista el valor universal de la persona.

7 Nota del autor: El concepto de “lo humano” no se refiere solo a la especie biológica, sino 
a una manera de ser y actuar conforme a la dignidad del ser humano.



50

BIOÉTICA FÁCIL

22. ¿Qué relación existe entre el ser humano y el medio ambiente 
desde la antropología?

La antropología reconoce que la relación entre el ser humano y el 
medio ambiente es interdependiente y constitutiva. El entorno natural 
no puede considerarse un simple recurso externo, sino el espacio vital 
donde se desarrolla la existencia biológica, cultural y simbólica del ser 
humano. En esta interacción, la naturaleza no es objeto de dominio, sino 
ámbito de pertenencia y responsabilidad compartida.

La degradación ambiental afecta directamente a la vida humana, 
no solo en su dimensión física, sino también en su equilibrio social, 
psicológico y espiritual. La crisis ecológica es, en última instancia, una 
crisis de sentido: una forma de desconexión entre el hombre y el mundo 
que habita. Comprender esta relación desde la antropología permite 
recuperar una visión integral de la vida, donde la naturaleza y la cultura 
se sostienen mutuamente.

Desde una perspectiva bioética, esta relación impone una 
responsabilidad ecológica global. La vida humana no puede entenderse 
al margen del ecosistema que la sostiene, y toda acción que dañe la 
naturaleza repercute en la dignidad y el bienestar de las personas. Por 
ello, la antropología contemporánea propone un enfoque ecológico 
integral, en el cual el respeto por la naturaleza y el respeto por la persona 
son dimensiones inseparables del mismo deber ético.

Cuidar el medio ambiente equivale, por tanto, a cuidar la vida en todas 
sus formas. La bioética, en esta perspectiva, se amplía hacia una ética de 
la sostenibilidad y del cuidado global, que invita a una convivencia más 
justa, equilibrada y responsable entre el ser humano, las demás especies 
y el planeta que los acoge.



51

EL ORIGEN DEL SENTIDO: LA ANTROPOLOGÍA COMO CLAVE PARA UNA BIOÉTICA HUMANISTA

Antropología, sociedad y desarrollo humano

23. ¿Cómo puede la antropología ayudar a enfrentar los problemas 
sociales contemporáneos?

La antropología ofrece herramientas conceptuales y metodológicas 
para analizar los problemas sociales desde una visión estructural y 
humana. Al estudiar las relaciones de poder, las desigualdades y las 
dinámicas culturales, permite identificar las causas profundas de 
fenómenos como la violencia, la exclusión o la pobreza.

En este sentido, su aporte a la bioética consiste en promover una ética 
social que busque la equidad y la justicia. Una bioética comprometida 
con el bienestar colectivo no puede desentenderse de los determinantes 
sociales que condicionan la vida y la salud.

Por ello, la antropología invita a situar la reflexión bioética en el 
contexto de las relaciones humanas, comprendiendo que los dilemas 
morales no surgen solo en laboratorios o hospitales, sino también en la 
organización económica, política y cultural de las sociedades.

24. ¿Cómo se entiende el desarrollo humano desde una perspectiva 
antropológica?

El desarrollo humano, desde la antropología, se concibe como un 
proceso integral que abarca el crecimiento material, moral, cultural y 
espiritual de las personas y las comunidades. No se trata únicamente 
de progreso económico o científico, sino de la realización plena del ser 
humano en todas sus dimensiones. 

Este enfoque prioriza la calidad de vida, la educación, la participación 
y la libertad, entendidas como condiciones necesarias para que cada 
persona pueda desplegar su potencial. En bioética, el desarrollo humano 
implica orientar la ciencia y la tecnología hacia fines que promuevan la 
vida y la equidad, evitando el uso instrumental del conocimiento. 

8 Nota del autor: La antropología contribuye a la humanización de la vida social, 
ayudando a diseñar políticas públicas y prácticas profesionales orientadas a la dignidad, 
la inclusión y la solidaridad. 



52

BIOÉTICA FÁCIL

La antropología aporta una visión crítica que recuerda que el 
auténtico desarrollo no puede medirse solo en índices cuantitativos, sino 
en el grado de humanización que alcanza una sociedad. En este sentido, 
el desarrollo es verdadero cuando amplía las capacidades del ser humano 
para vivir con dignidad y en armonía con los demás.

25. ¿Qué ética para la bioética contemporánea?

La ética del cuidado ocupa hoy un lugar central en la reflexión 
bioética, especialmente en los ámbitos clínicos, asistenciales y 
sociales. Este enfoque pone el acento en la responsabilidad relacional, 
reconociendo que toda acción ética surge del encuentro con la 
vulnerabilidad del otro. En un mundo marcado por la tecnificación y 
la distancia interpersonal, el cuidado restituye el rostro humano a la 
práctica médica y científica.

A diferencia de las éticas centradas exclusivamente en principios 
o normas abstractas, la ética del cuidado se funda en actitudes 
profundamente humanas: empatía, compasión y presencia activa 
frente al sufrimiento. Cuidar no es solo aplicar un procedimiento, sino 
comprometerse con el otro desde la comprensión de su fragilidad y 
dignidad.

Desde la antropología, el cuidado adquiere un sentido existencial: 
significa reconocer la interdependencia que une a todas las personas. 
Nadie es completamente autosuficiente; todos necesitamos de los demás 
para vivir, crecer y sanar. Por ello, cuidar es mucho más que una tarea 
técnica: es una expresión concreta del valor que concedemos a la vida 
humana.

La ética del cuidado traduce, en la práctica, los valores del 
personalismo: respeto, solidaridad, acogida y compromiso. Representa 
una manera de ejercer la responsabilidad ética no desde la jerarquía o la 
norma, sino desde la relación y la reciprocidad.



53

EL ORIGEN DEL SENTIDO: LA ANTROPOLOGÍA COMO CLAVE PARA UNA BIOÉTICA HUMANISTA

En la bioética, esta perspectiva orienta la acción profesional hacia una 
auténtica humanización del servicio sanitario, donde el conocimiento 
científico se une al sentido moral y al acompañamiento humano. Así 
entendida, la ética del cuidado no es una alternativa menor, sino el 
camino por el cual la bioética recupera su vocación más profunda: cuidar 
la vida como expresión de justicia, amor y responsabilidad compartida.

26. ¿Por qué la bioética debe optar por una antropología 
personalista?

Optar por una antropología personalista significa afirmar que toda 
reflexión y toda práctica bioética deben girar en torno a la persona 
humana como valor supremo. Esta elección coloca al ser humano en el 
centro de la ciencia y de la ética, recordando que toda acción médica, 
tecnológica o social tiene sentido solo si promueve la vida y la dignidad.

El personalismo ofrece un marco racional, filosófico y ético 
integrador, capaz de articular las dimensiones biológica, psicológica, 
social y espiritual del ser humano. A diferencia de las corrientes que 
reducen la vida a sus funciones o utilidades, el personalismo reconoce en 
cada individuo un valor ontológico incondicional: la persona vale por lo 
que es, no por lo que hace o posee.

Esta opción no es únicamente teórica, sino profundamente práctica. 
Significa orientar la ciencia, la medicina y la tecnología hacia fines que 
fortalezcan la vida y promuevan la justicia, la compasión y el respeto 
por el otro. Elegir el personalismo es elegir lo humano, es optar por una 
bioética que protege la vida desde la concepción hasta la muerte natural, 
sin excepciones ni jerarquías de valor.

En síntesis, el personalismo proporciona a la bioética su fundamento 
más sólido: una comprensión del ser humano como ser de relación y de 
donación, cuya dignidad no depende de su capacidad productiva ni de 
su estado de salud, sino de su misma existencia.

9 Nota del autor: Cuidar no es solo una tarea técnica: es la forma más humana de 
reconocer el valor de la vida. 



54

BIOÉTICA FÁCIL

Desde esta perspectiva, la bioética no solo regula la acción humana, 
sino que orienta el actuar hacia su fin más alto: servir y preservar la vida 
como el bien más plenamente humano de todos.

10 Nota del autor: Elegir el personalismo es elegir lo humano: reconocer en cada vida un 
valor absoluto que no se mide por la utilidad, sino por el ser. 







57

La reflexión ética, desde sus orígenes hasta la actualidad, ha buscado 
responder a las grandes preguntas sobre el bien, la justicia y el sentido de 
la acción humana. En el contexto contemporáneo, la bioética se presenta 
como una necesidad urgente ante los avances científicos y tecnológicos 
que desafían los límites morales de la vida. Comprender los principios 
éticos (como la autonomía, la beneficencia, la no maleficencia y la 
justicia) exige una mirada integral del ser humano, reconocida no solo 
por su racionalidad y libertad, sino también por su valor intrínseco y 
trascendente.

Este capítulo examina la evolución del pensamiento ético, sus 
fundamentos filosóficos y sus modelos aplicados en la bioética moderna, 
destacando la dignidad humana como principio universal. Desde una 
perspectiva personalista, se sostiene que toda acción ética auténtica 
parte del reconocimiento de la persona como un fin en sí misma, abierta 
al bien y a la verdad, dimensiones que, en última instancia, remiten a su 
fundamento último: el valor inalienable de la vida humana.

Evolución y fundamentos de la ética

1. ¿Cómo ha evolucionado el concepto de ética desde sus orígenes 
hasta la actualidad?

Torres (2014) expresa que la sociabilidad innata del ser humano 
requiere que la convivencia se regule mediante normas morales. Todos 
los seres humanos tienen una ética natural, denominada ética utens, 
que les permite emitir juicios morales y tomar decisiones desde que 
comienzan a razonar. Esta forma de ética es distinta de la ética docens, 

LA ÉTICA COMO FUENTE PRÓXIMA DE BIOÉTICA: 

EL DISCERNIMIENTO PARA LA VIDA

CAPÍTULO III



58

BIOÉTICA FÁCIL

que surge de la reflexión y el estudio posterior. Sócrates es considerado 
como el pionero de la ética porque, a través de los Diálogos de Platón, 
abordó y discutió temas importantes como la justicia, el deber, la virtud 
y la obligatoriedad de las leyes, sentando las bases de la ética reflexiva.

• Ética en las primeras civilizaciones

Los primeros seres humanos definieron la ética a partir de leyes, 
principios y valores orientados a la supervivencia, estableciendo normas 
que beneficiaban a la tribu y rechazaban aquello que amenazaba su 
estabilidad. Esta ética primitiva se centraba en mantener el orden y 
garantizar la continuidad del grupo, sustentándose en valores estrictos 
y en el control de los impulsos agresivos.

Con el paso del tiempo, las tribus evolucionaron en civilizaciones más 
complejas, como el Antiguo Egipto, donde la diosa Maat simbolizaba la 
verdad y la justicia, o Mesopotamia, con el Código de Hammurabi, que 
estableció leyes universales sobre justicia y responsabilidad social. En la 
cultura griega, obras como La Ilíada y La Odisea, junto con la filosofía de 
Sócrates, fueron fundamentales para el desarrollo del pensamiento ético, 
al subrayar la bondad y la virtud como expresiones del conocimiento del 
bien y del mal, influyendo así en la configuración de la ética moderna 
(Toala et al., 2023).

• Ética en la época antigua

La ética surgió durante la transición de la era paleolítica a la 
sociedad clásica, destacando la moralidad en escritos como la poesía de 
Homero. Los filósofos griegos, como Sócrates y Aristóteles, separaron 
la moralidad de la religión, considerando que los dioses griegos no eran 
modelos morales apropiados. Sócrates definió la ética como la virtud 
del conocimiento, mientras que Aristóteles la relacionó con la política 
y la felicidad, desarrollando la ética eudaimónica en su obra Ética a 
Nicómaco. Aristóteles sostuvo que todas las criaturas, incluidos los 
humanos, deben esforzarse por cumplir sus funciones y alcanzar su 
máximo potencial, argumentando que solo las acciones voluntarias 
pueden ser consideradas morales (Toala et al., 2023).



59

LA ÉTICA COMO FUENTE PRÓXIMA DE BIOÉTICA: EL DISCERNIMIENTO PARA LA VIDA

• Ética en la época medieval

A lo largo de la historia, el cristianismo ha sido fundamental en el 
desarrollo de la ética en Occidente, introduciendo una perspectiva 
sobre la moral basada en la fe en Dios como garante de la virtud y la 
perfección. San Agustín, influenciado por Platón, y otros Padres de la 
Iglesia, establecieron principios morales fundamentales los cuales son:

1) Amor como principio moral básico: La conocida frase de San 
Agustín, “Ama y haz lo que quieras”, destaca el amor como el 
principio principal de la moralidad. El amor verdadero, según él, 
guía a la acción correcta y moral.

2) La virtud y la perfección divina: La ética cristiana de San Agustín 
se basa en la fe en Dios, quien garantiza la virtud y la perfección. La 
moralidad se entiende como un reflejo de la naturaleza divina.

3) El bien supremo y la felicidad: Influenciado por la filosofía 
platónica, San Agustín sostenía que el fin último de la vida humana 
es alcanzar el bien supremo, identificado con Dios, y que la 
verdadera felicidad se encuentra en la unión con Él.

4) La voluntad y el pecado: San Agustín creía que el pecado se origina 
en la voluntad humana desviada y que la gracia de Dios es esencial 
para la redención y la vida virtuosa.

5) La ciudad de Dios vs. la ciudad del hombre: En su obra La 
Ciudad de Dios, San Agustín diferenció entre dos ciudades: la 
Ciudad de Dios, que simboliza a la comunidad de creyentes que 
siguen los principios divinos, y la Ciudad del Hombre, definida por 
el egoísmo y la materialidad.

6) Orden y paz: San Agustín veía el orden y la paz como componentes 
esenciales de la justicia y la vida moral. Creía que la paz verdadera 
sólo se puede encontrar en la obediencia a la voluntad de Dios 
(Gómez, 2017).



60

BIOÉTICA FÁCIL

Durante la Edad Media, marcada por hambrunas, pestes y crisis 
económicas, la ética cristiana prevaleció, influyendo en las conductas y 
valores de la sociedad. Las universidades medievales, a pesar de las crisis, 
fueron centros de enseñanza e investigación, fomentando virtudes como 
la fe y el coraje, y castigando la desobediencia con aislamiento y deshonra.

• Ética en la época moderna

La ética ha evolucionado hacia una búsqueda de la felicidad y la 
perfección, vinculándose al bien común y la armonía social. Se reconoce 
que los seres humanos, aunque inherentemente sociales, también 
presentan tendencias antisociales que deben ser controladas para evitar 
la disolución de la sociedad. La moralidad se considera buena si los actos 
son realizados por un sentido de deber y no por beneficio personal. La 
buena voluntad es esencial para la moralidad, y las leyes morales son 
innatas en la naturaleza humana, distinguiendo entre el bien y el mal 
basado en el resultado de las acciones (Toala et al., 2023).

2. ¿Qué es la ética?

La ética, cuyo término proviene del griego éthos, se entiende como 
una rama de la filosofía que estudia los principios, normas y costumbres 
que orientan la conducta humana hacia el bien. Su objeto es analizar 
racionalmente los actos humanos, distinguiendo aquellos que son 
moralmente correctos de los que no lo son, a partir de valores universales 
como la justicia, la libertad y la dignidad. En este sentido, la ética no solo 
reflexiona sobre lo que el ser humano hace, sino sobre lo que debe hacer 
para alcanzar su plenitud personal y contribuir al bien común (Chávez, 
2014).

3. ¿Qué son los principios éticos?

Los principios éticos son directrices básicas que orientan el 
comportamiento humano en términos de lo que se considera adecuado 
o inadecuado, justo o injusto. Constituyen la base para la toma de 
decisiones y la resolución de conflictos morales, proporcionando un 
criterio para evaluar las acciones y sus efectos.



61

LA ÉTICA COMO FUENTE PRÓXIMA DE BIOÉTICA: EL DISCERNIMIENTO PARA LA VIDA

Entre los principios éticos más reconocidos se encuentran el respeto 
a la autonomía, la justicia, la beneficencia (promover el bienestar) y la 
no maleficencia (evitar el daño). Estos fundamentos promueven una 
conducta ética coherente y responsable, tanto a nivel individual como 
en el ámbito social y profesional (Feliu et al., 2020).

4. ¿En qué están fundamentados los principios de la ética?

Los principios éticos tienen su fundamento en la naturaleza del ser 
humano y son comprensibles a través de la razón. Se manifiestan como 
normas de conducta claras, universales y constantes, profundamente 
arraigadas en la filosofía.

Estos principios representan un legado espiritual compartido por la 
humanidad, entre los que se destacan ideas como la no contradicción, el 
propósito y la causalidad. Además, conciben a la persona como un ser 
racional y libre, capaz de discernir la verdad, el bien y, en algunos casos, 
a Dios (García, 2008).

Tendencias y problemáticas éticas contemporáneas

5. ¿Cuáles son las tendencias presentes en la reflexión ética y 
bioética?

• La ética civil frente a la ética religiosa.

• La ética en la cultura de la imagen.

• La ética en el pluralismo vivido y teorizado.

• La ética y el rechazo a normas vinculantes.

• La ética frente a la crisis del interlocutor moderno.

6. ¿En qué consiste la ética civil frente a la ética religiosa?

La ética civil promueve la convivencia entre los ciudadanos, 
independientemente de sus creencias religiosas o ideológicas, mediante 
normas y valores ampliamente aceptados por la sociedad.



62

BIOÉTICA FÁCIL

A diferencia de la ética religiosa, basada en principios de fe y doctrinas 
particulares, la ética civil se orienta hacia la interacción cotidiana y el 
ámbito laboral, facilitando la coexistencia de diversas ideas y creencias 
dentro de un marco laico.

En la sociedad contemporánea, este enfoque ha ido reemplazando a 
la ética religiosa, que es percibida como más restringida, promoviendo la 
autonomía y la libertad de cada individuo para elegir su propia conducta 
ética (García, 2008).

7. ¿Qué es la ética moderna?

Cifuentes Torres (2019) dice que la ética moderna se caracteriza 
por su antropocentrismo, una tendencia que pone al ser humano en el 
centro de todas las expresiones culturales, como la política, el arte, la 
ciencia y la moral.

En el Renacimiento surgió el humanismo, que busca reivindicar al 
ser humano, considerándolo autónomo e importante. La era moderna 
muestra características muy marcadas en este aspecto.

8. ¿En qué consiste la ética en la cultura de la imagen?

La ética en la cultura de la imagen aborda cómo los medios de 
comunicación y la masificación han transformado los valores y la moral 
en la sociedad actual, priorizando la estética, el consumo y el placer 
superficial sobre la reflexión ética.

• Este fenómeno lleva a que las personas valoren más la satisfacción 
sensorial y el contenido sensacionalista que el análisis profundo y el 
juicio crítico, convirtiéndose en dependientes de lo visual.

• En consecuencia, lo que se percibe como “bueno” tiende a 
relacionarse solo con lo que resulta agradable a los sentidos, sin 
considerar su autenticidad o valor moral.



63

LA ÉTICA COMO FUENTE PRÓXIMA DE BIOÉTICA: EL DISCERNIMIENTO PARA LA VIDA

Esta perspectiva genera una confusión entre la realidad y las imágenes 
proyectadas por los medios, olvidando que no todo lo presentado es 
verdadero o éticamente correcto, lo cual fomenta un consumismo 
inmediato que ignora valores morales más profundos (García, 2008).

9. ¿En qué consiste la ética en el pluralismo vivido o teorizado?

La ética dentro del pluralismo, tanto en la teoría como en la práctica, 
enfrenta el reto de definir los valores morales en sociedades diversas. 
En tales contextos, las normas morales previamente consideradas 
universales e inmutables son cuestionadas, y la verdad es vista como un 
constructo derivado de acuerdos colectivos, lo cual puede diferir de una 
verdad objetiva.

Bajo este entorno, el pluralismo genera un “politeísmo ético”, donde 
las decisiones morales se basan en opiniones variadas en lugar de en 
principios comunes. Este enfoque pluralista presenta tanto ventajas 
como desafíos, ya que dificulta la capacidad de las personas para 
comprometerse con lo que consideran verdadero o tomar decisiones 
éticas consistentes (García, 2008).

10. ¿En qué consiste la ética y el rechazo a normas absolutas 
vinculantes?

En el contexto del rechazo a normas absolutas vinculantes, la ética se 
entiende como el resultado del pluralismo o relativismo moral. Desde 
esta perspectiva, se rompe la relación entre conceptos como verdad, bien 
y libertad, predominando un panorama subjetivo en el que las personas 
no se sienten obligadas a seguir normas éticas establecidas.

Esto implica que, aunque una norma se considere adecuada o 
moralmente válida, no todos los individuos la cumplirán, ya que la 
libertad personal se percibe de manera independiente del bien común y 
de lo que se considera verdadero (García, 2008).



64

BIOÉTICA FÁCIL

11. ¿En qué consiste la ética frente a la crisis del interlocutor 
moderno?

La crisis del interlocutor moderno en la ética se evidencia cuando 
las personas carecen de una base moral sólida y de un modelo claro que 
oriente su comportamiento, debilitando su capacidad para identificar lo 
que es correcto y haciendo que perciban las normas éticas sin sentido de 
obligatoriedad.

Esta situación resulta de la desconexión entre libertad, verdad 
y conciencia, así como de la separación entre ética, antropología y 
metafísica, lo que limita la comprensión del valor humano y de los 
principios éticos (García, 2008).

Modelos éticos y dignidad humana en la bioética

12. ¿En qué se fundamenta el juicio ético en la Bioética?

El juicio ético en bioética se fundamenta en principios y valores 
derivados de la ética, una rama de la filosofía que analiza las acciones 
humanas para evaluar su valor moral. Su objetivo es distinguir lo que se 
reconoce como humano de lo que no lo es, siguiendo normas universales 
(García, 2008).

13. ¿Qué son los modelos éticos?

Los modelos éticos permiten identificar principios morales y analizar 
sus efectos en los dilemas propios de la Bioética. Se constituyen por 
diversas corrientes o sistemas éticos, que deben ser evaluados de manera 
crítica para evitar suponer que todos los principios tienen igual validez o 
alguna cualidad positiva implícita (García, 2008).

14. ¿Cómo se clasifican los modelos éticos?

• Modelo de la ética civil.

• Modelo hedonista.

• Modelo del relativismo descriptivo y social.

• Modelo utilitarista-pragmático.



65

LA ÉTICA COMO FUENTE PRÓXIMA DE BIOÉTICA: EL DISCERNIMIENTO PARA LA VIDA

15. ¿Qué es el modelo de la ética civil?

La ética civil comprende principios y valores que guían el 
comportamiento en una sociedad democrática y plural. Se fundamenta 
en acuerdos de convivencia que respetan la dignidad humana, el bien 
común, la justicia, la igualdad, la diversidad, la tolerancia, el diálogo y la 
argumentación racional.

A diferencia de otras éticas más exclusivas o basadas en creencias 
particulares, la ética civil es inclusiva y receptiva a diversas perspectivas. Su 
finalidad es fomentar una convivencia pacífica y equitativa, respetando 
las libertades individuales y colectivas dentro del marco democrático y 
del respeto mutuo (García, 2008).

16. ¿Qué es el modelo Hedonista?

El enfoque ético aborda al ser humano desde la perspectiva del 
placer, permitiendo realizar acciones sin restricciones que lo limiten. El 
hedonismo propone una vida más sencilla basada en la satisfacción de 
deseos, evitando la experiencia de dolor y sufrimiento (García, 2008).

17. ¿Qué es el modelo del Relativismo, Descriptivo y Social?

El modelo del relativismo descriptivo y social sostiene que no hay una 
verdad única o fija; por el contrario, la verdad es cambiante y depende de 
las transformaciones en la realidad.

Bajo este planteamiento, tanto el conocimiento como los valores son 
variables y están condicionados por el contexto social e histórico. Por lo 
tanto, los principios morales carecen de universalidad; lo que se considera 
adecuado o inadecuado, justo o injusto, depende de las condiciones 
particulares de cada situación y momento histórico (García, 2008).

18. ¿Qué es el modelo Utilitarista-Pragmático?

El modelo utilitarista-pragmático es un enfoque ético que busca 
maximizar el bienestar colectivo al definir como “bueno” lo que es útil 
para la mayoría.



66

BIOÉTICA FÁCIL

Prioriza las decisiones y acciones que aporten beneficios concretos 
y medibles, evaluando su efectividad a través de un balance de costos 
y beneficios. En este sentido, se valoran las decisiones que impulsan 
el progreso y el desarrollo tanto social como individual, mientras que 
aquellas que los limitan se consideran innecesarias (García, 2008).

19. ¿Qué modelo ético facilita la comprensión de lo humano en la 
Bioética?

A partir del análisis de diversos modelos éticos (civil, hedonista, 
relativista y utilitarista-pragmático), se reconoce que el modelo de la 
dignidad humana es el que mejor fundamenta el concepto de lo humano 
en la Bioética. Este modelo sostiene que la persona posee una dignidad 
intrínseca e inalienable, cuyo valor no depende de su funcionalidad, 
sino de su ser. La dignidad humana se entiende como un principio 
fundamental que debe ser respetado en todas las circunstancias, 
orientando la bioética hacia el bien común y promoviendo una ética del 
respeto, la solidaridad y el cuidado de la vida en todas sus etapas (García, 
2008; Naranjo et al., 2017).

20. ¿Qué se entiende por el respeto a la dignidad humana?

El respeto a la dignidad humana implica reconocer el valor de cada 
persona, sin importar sus circunstancias o estado de salud. Esto se ve 
reflejado en su capacidad para alcanzar el pleno bienestar, lo que les 
permite satisfacer sus necesidades y alcanzar sus objetivos. Este principio 
ético garantiza que las personas sean tratadas con justicia y apoyo, ya que 
la dignidad es inherente desde el nacimiento hasta la muerte, incluso en 
situaciones de enfermedad o sufrimiento (García, 2008).

21. ¿Cuál es la postura de los profesionales de la salud frente a la 
dignidad humana?

Las personas poseen un derecho inviolable denominado dignidad, 
el cual debe ser respetado desde su concepción hasta su fallecimiento. 
Desde una perspectiva religiosa, la dignidad es considerada sagrada, 
ya que el ser humano es creado a imagen y semejanza de Dios, y en su 
última etapa se dirige hacia Él, quien tiene control sobre su vida.



67

LA ÉTICA COMO FUENTE PRÓXIMA DE BIOÉTICA: EL DISCERNIMIENTO PARA LA VIDA

Por ello, los médicos, encargados de preservar la vida, deben procurar 
que el final de la misma se desarrolle de manera digna, respetando la 
creencia de que la vida humana pertenece a Dios, quien es su fuente 
(García, 2008).

Ética, moral y formación filosófica

22. ¿Cuál es la postura de la ciencia frente a la dignidad humana?

La ciencia se fundamenta en el respeto a la dignidad de cada individuo, 
reconociéndolo como un fin en sí mismo y no como un medio para otros 
fines, sean estos económicos, sociales o políticos. Las investigaciones 
científicas deben adherirse a principios éticos que aseguren el respeto a 
los derechos humanos y la integridad personal, promoviendo una vida 
digna.

Aunque el objetivo de la investigación sea avanzar en el conocimiento 
o generar beneficios sociales, es importante que se mantengan los 
estándares éticos y se garantice en todo momento el respeto a la dignidad 
humana (García, 2008).

23. ¿Qué es la moral?

La moral es el conjunto de costumbres, normas y comportamientos 
que una sociedad considera aceptables y apropiados. Este término 
proviene del latín mor-moris, que significa costumbre, derecho usual, 
modo de vida, uso y conducta.

La moral es el objeto de estudio de la ética, que examina y 
reflexiona sobre los principios y fundamentos detrás de estas normas y 
comportamientos (Torres, 2014).

24. ¿Cuál es la diferencia entre ética y moral?

La palabra “moral” proviene del latín Mos Moris, que para los 
romanos significaba “la exterioridad de la costumbre y la capacidad de 
juzgar su valor según el orden establecido”.



68

BIOÉTICA FÁCIL

En su sentido actual, la moral se refiere a un conjunto de normas de 
conducta que indican cómo debe actuar una persona en relación con 
otros individuos. Estas reglas varían según la edad, la raza y las ideas de la 
comunidad donde se aplican, formando parte del territorio cultural de 
las costumbres (Varela, 2008).

La ética, por su parte, estudia y explica la moralidad, ordenando 
sistemáticamente conocimientos objetivos y universales. No establece 
reglas de conducta específicas como “No hurtarás”, sino que proporciona 
una base para deducir dichas reglas.

La tarea fundamental de la ética es explicar, esclarecer e investigar la 
realidad de la moral en la experiencia humana (Varela, 2008).

25. ¿Cuáles son los principios generales de la ética y la moral?

En el ámbito de la ética profesional, existen principios fundamentales 
que deben guiar la conducta de los profesionales para asegurar que su 
desempeño sea moralmente correcto y responsable. Estos principios, 
aplicables en diversas áreas de la práctica profesional, son esenciales para 
fomentar una actuación ética y respetuosa con los valores humanos. A 
continuación, se describen los principios generales de la ética y la moral 
que orientan el trabajo profesional:

1) Principio de beneficencia

Este principio se refiere a la obligación de los profesionales de actuar 
en beneficio de los demás, promoviendo su bienestar y calidad de vida 
(Kling, 2025). Un profesional ético debe trabajar de manera competente 
y eficaz, con el objetivo de maximizar los beneficios para los usuarios y la 
sociedad en general.

• Elementos fundamentales:

◊	 Hacer el bien: Implica que el profesional debe realizar su labor 
con el fin de generar un beneficio para los demás, garantizando 
que su desempeño sea de alta calidad.



69

LA ÉTICA COMO FUENTE PRÓXIMA DE BIOÉTICA: EL DISCERNIMIENTO PARA LA VIDA

◊	 Evitar el daño (no maleficencia): Complementa al principio 
de beneficencia, estableciendo que los profesionales deben evitar 
causar perjuicios a los demás. Esto incluye evaluar cuidadosamente 
el impacto de sus decisiones para reducir riesgos y daños.

2) Principio de autonomía

Este principio resalta el derecho de las personas a tomar decisiones 
informadas y responsables sobre su propia vida. En el contexto 
profesional, significa que los usuarios o pacientes deben ser vistos como 
participantes activos en las decisiones que les conciernen, no solo como 
receptores pasivos de un servicio.

• Implicaciones para los profesionales:

◊	 Respetar la capacidad de los individuos para tomar decisiones 
informadas.

◊	 Evitar el paternalismo, es decir, la imposición de decisiones 
basadas en lo que el profesional considera lo mejor sin consultar 
o respetar la voluntad del usuario.

◊	 Promover la autonomía tanto en el ámbito individual como 
social, apoyando la toma de decisiones autónomas de las personas.

3) Principio de justicia

Este principio establece que las personas deben ser tratadas con 
equidad y de acuerdo con sus derechos, y que las decisiones profesionales 
deben ser tomadas con imparcialidad. En el ámbito profesional, la 
justicia implica garantizar que todos los individuos reciban un trato 
justo, sin favoritismos ni discriminación.

• Elemento clave

◊	 Cumplir con los deberes y responsabilidades de manera 
equitativa: El profesional debe actuar de manera justa, sin 
sobrepasar ni ser insuficiente en el cumplimiento de sus funciones.



70

BIOÉTICA FÁCIL

◊	 Asegurar que los beneficios lleguen a todos: Las decisiones 
deben contribuir al bien común, asegurando que todos los 
individuos reciban una parte justa de los beneficios disponibles, 
independientemente de su condición.

Normas morales basadas en estos principios éticos

Además de los principios éticos generales, existen normas morales 
específicas que deben guiar el comportamiento profesional:

• Veracidad: La obligación de ser veraz, fundamentada en el respeto 
y la autonomía, asegura que las personas reciban información 
completa y precisa, lo cual permite decisiones informadas y mantiene 
la promesa de fidelidad en la comunicación profesional.

• Confidencialidad: Implica el compromiso de respetar la privacidad 
de la información personal y profesional. La confidencialidad 
protege las relaciones de confianza y autonomía del usuario, aunque 
puede haber circunstancias excepcionales donde se justifique su 
ruptura por razones éticas o legales.

• Privacidad: El derecho de una persona a controlar su propia 
información personal, garantizando que se respete su autonomía y 
el derecho a decidir qué información se comparte y con quién.

Los principios de beneficencia, autonomía y justicia, junto con las 
normas de veracidad, confidencialidad y privacidad, constituyen la 
base para la toma de decisiones éticas en el trabajo profesional. Estos 
principios no solo orientan el comportamiento profesional, sino 
que también sirven para asegurar que las prácticas y decisiones sean 
moralmente correctas, respetando la dignidad humana y promoviendo 
el bienestar común (García 2008; Kling, 2025).

26. ¿Cuál es el papel de la filosofía en la formación y comprensión 
de los principios morales?

La filosofía tiene un papel esencial en la formación y comprensión de 
los principios morales, al ofrecer un marco teórico y crítico para analizar 
y reflexionar sobre la moralidad y la ética.



71

LA ÉTICA COMO FUENTE PRÓXIMA DE BIOÉTICA: EL DISCERNIMIENTO PARA LA VIDA

A través de la filosofía se establecen bases racionales y universales 
para determinar lo correcto e incorrecto, trascendiendo las diferencias 
culturales y contextuales. Además, fomenta una comprensión profunda 
de valores como la justicia, la libertad y los derechos humanos, 
promoviendo una conducta ética fundamentada.

En esencia, la filosofía proporciona las herramientas necesarias para 
una reflexión integral y crítica sobre la moralidad, ayudando a formar 
individuos con una comprensión clara y sólida de los principios éticos 
(García, 2008).

27. ¿Cuál es el papel de la filosofía en la educación y 
entendimiento de los principios éticos?

La filosofía es esencial para la formación y comprensión de los 
principios éticos, proporcionando un espacio para la reflexión crítica 
sobre cuestiones morales fundamentales.

A través de la ética filosófica, cuestionamos nuestras creencias éticas y 
fomentamos un pensamiento racional en busca de la verdad moral. Nos 
ayuda a comprender diversos enfoques éticos y a desarrollar habilidades 
críticas para analizar y evaluar principios éticos coherentemente (D’Auria 
Aníbal, 2013).

Valores y libertad humana

28. ¿Qué son los criterios de valor relacionados con la ética, moral 
y filosofía?

Los criterios de valor relacionados con la ética, la moral y la filosofía 
son normas que guían el comportamiento humano y la toma de 
decisiones. En ética, estos criterios ayudan a diferenciar lo correcto de 
lo incorrecto, basándose en conceptos como la justicia, la equidad y el 
bienestar (Chou et al., 2023).



72

BIOÉTICA FÁCIL

La moral se refiere a las normas y valores que una sociedad o individuo 
adopta, influenciados por la cultura, la religión y las experiencias 
personales, y determina qué es considerado bueno o malo.

La filosofía, en cambio, ofrece una base teórica y crítica para analizar 
y justificar estos criterios, explorando preguntas sobre la naturaleza de 
la realidad, el conocimiento y la existencia, y cómo estos aspectos se 
relacionan con nuestras creencias y acciones éticas y morales (Izzati et 
al., 2019).

29. ¿Qué es la libertad de la acción humana?

La libertad de la acción humana es la capacidad inherente de cada 
individuo para tomar decisiones y actuar según su propia voluntad, sin 
impedimentos externos, aunque esta libertad está condicionada tanto 
por la existencia de otros seres con la misma capacidad de decisión como 
por las normas sociales que rigen la convivencia.

Esta facultad se fundamenta en el libre albedrío, el cual se define como 
la habilidad de elegir y forjar acciones propias de manera consciente y 
deliberada. Además, el libre albedrío se ve limitado por la conciencia, 
que actúa como un regulador interno al cuestionar las decisiones que se 
toman, estableciendo un equilibrio entre el yo interno y el yo externo.

En resumen, la libertad de acción humana es esencial para el progreso 
y la evolución personal, aunque está intrínsecamente vinculada a 
la responsabilidad y las restricciones que aseguran una coexistencia 
armoniosa en sociedad (García, 2019).

30. ¿Qué es la libertad de conciencia?

La libertad de conciencia es un derecho fundamental y no 
renunciable que permite a cada persona formar sus propios juicios y 
seguir valores, creencias religiosas, filosofías, ideologías políticas o de 
cualquier tipo, sin interferencias externas.



73

LA ÉTICA COMO FUENTE PRÓXIMA DE BIOÉTICA: EL DISCERNIMIENTO PARA LA VIDA

Esta libertad resguarda el proceso de reflexión interna y la integridad 
moral del individuo, permitiéndole actuar de acuerdo a sus propias 
convicciones y principios.

Demanda que el Estado respete y no interfiera en la formación y 
expresión de la conciencia personal, incluso cuando hay conflictos con 
deberes legales, reconociendo la objeción de conciencia, siempre que 
no se violen los derechos de otros ni se generen consecuencias sociales 
inaceptables (Nogueira, 2006).





75

La filosofía y su relación con la bioética

1. ¿Qué es la filosofía?

La filosofía, que tiene su origen en la antigua Grecia y está 
representada por Sócrates, Platón y Aristóteles, se centra en el ‘amor al 
saber’, una expresión derivada de las palabras griegas ‘philos’ (amor) y 
‘sophía’ (conocimiento). Es una actividad teórica que busca aumentar 
el conocimiento y desarrollar teorías o explicaciones sobre la realidad. 
A diferencia de otras disciplinas, no requiere pruebas de laboratorio ni 
trabajo de campo, sino que se basa en la observación y contemplación 
crítica de la realidad, estableciendo relaciones y explicando el orden de 
sus partes (Costa & Divenosa, 2005).

2. ¿Cuáles son los tipos de filosofía?

La historia de la filosofía refleja la evolución del pensamiento humano 
a lo largo del tiempo. Diversos autores, en distintas épocas, nos ayudan a 
comprender el presente a través de sus ideas del pasado. Debido al amplio 
alcance de su objeto de estudio, la filosofía se divide en varias ramas:

• Epistemología: Rama de la filosofía que estudia los orígenes, la 
validez y los límites del conocimiento. Analiza las circunstancias 
históricas, psicológicas y sociológicas que llevan a la adquisición del 
conocimiento, así como los criterios que determinan su justificación 
o invalidez. Además, la epistemología busca definir de manera clara y 
precisa conceptos como verdad, objetividad, realidad y justificación.

ENTRE LA RAZÓN Y LA FE:

FUNDAMENTOS FILOSÓFICOS Y TEOLÓGICOS DE LA 
BIOÉTICA

CAPÍTULO IV



76

BIOÉTICA FÁCIL

• Metafísica: Rama de la filosofía que estudia la realidad y las 
propiedades de todo lo que existe. Es un conocimiento teórico de la 
razón que va más allá de las enseñanzas de la experiencia, basándose 
solo en conceptos.

• Antropología: La antropología es una disciplina que analiza a los 
seres humanos desde diversas perspectivas, incluyendo la biológica, 
social, humanista y cultural. Su meta es generar conocimiento sobre 
el ser humano desde distintas perspectivas, abarcando desde las 
estructuras sociales contemporáneas hasta la evolución biológica 
de nuestra especie. También investiga el desarrollo y formas de vida 
de pueblos desaparecidos y la diversidad de expresiones culturales y 
lingüísticas que definen a la humanidad.

• Ética: La ética es el estudio sistemático y crítico de los códigos 
morales, analizando las normas, su fundamentación, validez y 
universalidad. Se enfoca en los valores, reglas, deberes y virtudes 
que promueven el bienestar de las personas y la sociedad. La ética 
proporciona un análisis normativo crítico de las cuestiones morales 
presentes en diversas prácticas y actividades humanas, guiando la 
conducta en una determinada práctica o sociedad.

• Política: La política es la disciplina que trata los aspectos 
comunitarios del ser humano, como su origen social, las formas 
de gobierno y el poder. Como parte de las ciencias sociales, la 
ciencia política estudia la actividad mediante la cual una sociedad 
libre y formada por individuos libres resuelve los problemas de su 
convivencia colectiva. Se centra en el poder público o del Estado, 
fomentando la participación ciudadana y distribuyendo el poder 
para asegurar el bien común.

• Lógica: Disciplina que estudia los razonamientos expresados 
en lenguaje, analizando su estructura, forma y corrección para 
determinar su validez. La lógica tradicional se enfoca en los silogismos 
y aplica normas específicas a los razonamientos, mientras que la 
lógica moderna o formal investiga la estructura del pensamiento 
humano, incluyendo proposiciones, conceptos y razonamientos, 
para establecer leyes y principios válidos que funcionen como 
criterios de verdad (Lozano et al., 2008).



77

ENTRE LA RAZÓN Y LA FE: FUNDAMENTOS FILOSÓFICOS Y TEOLÓGICOS DE LA BIOÉTICA

3. ¿Por qué es importante estudiar la filosofía para la bioética?

La filosofía es importante porque sirve como base para el desarrollo 
científico. Proporciona el razonamiento necesario para formular 
problemas de investigación y encontrar soluciones, facilitando el 
uso de métodos para probar y verificar resultados, y buscar nuevos 
conocimientos. Además, la filosofía entiende las necesidades humanas 
y dirige la ciencia hacia la mejora de la calidad de vida, ofreciendo 
conocimientos sólidos y comprobables (Sáenz, 2017).

Ramas de la filosofía aplicadas a la bioética

4. ¿Cuál es la postura de los agentes sanitarios y profesionales en 
bioética?

Los profesionales deben comprender con claridad los conceptos de 
vida, salud, cuerpo, sufrimiento, muerte y trabajo, apoyándose tanto en 
la fe como en la razón. Cada uno de los aspectos les permite fortalecer 
su formación para que en la práctica profesional busquen la verdad. Por 
ejemplo, los pacientes que solicitan atención médica no solo buscan la 
cura de sus enfermedades, sino que también esperan que los profesionales 
de la salud alivien su dolor y hagan más llevadero su sufrimiento (García, 
2008).

5. ¿Cómo se relaciona el sentido de la vida con la bioética?

El sentido de la vida está profundamente vinculado a cómo 
comprendemos nuestra existencia y los valores que guían nuestras 
decisiones y acciones a lo largo de ella (García, 2008). En este sentido, 
la bioética juega un papel crucial, ya que influye en las decisiones éticas 
sobre la vida humana, la salud y el bienestar, que son aspectos centrales 
en la búsqueda de propósito y significado. Las decisiones bioéticas, 
especialmente en contextos de enfermedad, sufrimiento, o incluso el 
final de la vida, afectan nuestra percepción sobre el valor y el propósito 
de la existencia humana.



78

BIOÉTICA FÁCIL

La bioética, al promover el respeto por la dignidad humana y al buscar 
el equilibrio entre los avances científicos y los derechos fundamentales, 
se convierte en un marco para que las personas encuentren o refuercen 
su sentido de la vida, incluso en momentos difíciles. En momentos 
de enfermedad o crisis, por ejemplo, la forma en que se toman las 
decisiones sobre el cuidado de la vida y la salud puede ser una fuente de 
reflexión profunda sobre el propósito de la vida misma, ayudando a las 
personas a afrontar las adversidades con un mayor sentido de propósito 
y humanidad (Rego et al., 2025).

6. ¿Qué es el sentido de la vida desde la concepción antropológica?

Desde la perspectiva antropológica, el sentido de la vida se 
comprende al concebir al ser humano como un ser para la comunión, 
que se relaciona con la sociedad y con el Creador. Bajo esta perspectiva, 
la vida se presenta como un proceso de conexión y búsqueda de sentido. 
El valor de la existencia se profundiza al reflexionar sobre la propia 
vida, especialmente frente a situaciones como la enfermedad, la vejez o 
la muerte, que llevan a la búsqueda de sabiduría orientada hacia una 
esperanza trascendente en Dios. (García, 2008).

7. ¿Qué se entiende por bioética y sentido del cuerpo, y cómo se 
relacionan?

El sentido del cuerpo está fuertemente influenciado por normas 
sociales y culturales, que promueven ideales de belleza, salud y perfección 
física. Este concepto no solo está relacionado con la identidad personal, 
sino también con cómo los individuos son percibidos y valorados en 
la sociedad. A menudo, el cuerpo se convierte en un objeto de culto, 
donde las expectativas de salud y apariencia pueden generar presión, 
especialmente en temas como la estética, el género, y las enfermedades.

En el contexto de la bioética, el sentido del cuerpo se relaciona 
estrechamente con las decisiones éticas sobre la salud, el bienestar 
y los derechos del cuerpo humano. La bioética aborda cuestiones 
como la autonomía sobre el propio cuerpo, el respeto por la dignidad 
humana y el derecho a tomar decisiones sobre intervenciones médicas, 
como la cirugía estética, los tratamientos de fertilidad, o el manejo de 



79

ENTRE LA RAZÓN Y LA FE: FUNDAMENTOS FILOSÓFICOS Y TEOLÓGICOS DE LA BIOÉTICA

enfermedades crónicas. En este sentido, la bioética debe guiar el respeto 
hacia la individualidad y la libertad de cada persona para decidir sobre 
su propio cuerpo, sin caer en las presiones externas que puedan afectar 
su bienestar y autonomía. Además, la bioética también examina cómo 
las normas sociales y culturales impactan la percepción del cuerpo, 
especialmente cuando estas presiones se relacionan con el acceso a 
tratamientos médicos o la estigmatización de aquellos cuerpos que no 
cumplen con los estándares ideales de salud (García, 2008; Shannon et 
al., 2021).

8. ¿Qué relación existe entre el cuerpo y el espíritu?

El espíritu es la idea consciente de sí misma, manifestándose como 
subjetividad e individualidad humanas. El cuerpo humano no es solo 
una estructura orgánica, sino que representa la vida del espíritu en su 
forma más elevada. Mientras que el alma es la idealidad de lo orgánico, 
el espíritu es la autoconciencia idealizada. Aunque el cuerpo humano 
comparte la vitalidad de la existencia natural, su corporeidad es una 
expresión objetiva del espíritu. Así, el cuerpo humano muestra el 
espíritu, revelando su vida interior y su individualidad consciente, 
haciendo visible lo que no se ve y demostrando la conexión entre lo 
interior y lo exterior (Restrepo, 2008).

9. ¿Cómo se interrelacionan la existencia, el cuerpo y el espíritu en 
diferentes tradiciones filosóficas y religiosas, y qué enseña la Iglesia 
Católica sobre esta relación?

La relación entre la existencia, el cuerpo y el espíritu ha sido objeto 
de reflexión en diversas tradiciones filosóficas y religiosas a lo largo 
de la historia. En la filosofía cartesiana, por ejemplo, se establece una 
distinción clara entre la mente (o espíritu) y el cuerpo, considerándolos 
como dos sustancias separadas que interactúan en el ser humano. Esta 
dualidad ha influido profundamente en el pensamiento occidental, 
especialmente en la concepción de la relación entre lo material y 
lo espiritual. Contrariamente, las corrientes monistas espirituales 
argumentan que la realidad es esencialmente espiritual, y que el cuerpo 
es solo una manifestación material de esa única realidad espiritual, como 
expresa Rincón (2018).



80

BIOÉTICA FÁCIL

Por otro lado, la Iglesia Católica ofrece una visión integrada entre 
cuerpo y espíritu. Según la doctrina católica, el ser humano está 
compuesto de cuerpo y alma, siendo el alma inmortal y el cuerpo 
mortal. Esta concepción refleja la visión de que el cuerpo es esencial para 
la persona, ya que ambos son llamados a la resurrección final (García, 
2008). La Iglesia sostiene que, aunque el cuerpo y el espíritu son 
distintas realidades, están unidas de manera inseparable, lo que se refleja 
en el sacramento de la Eucaristía, donde se cree que el cuerpo de Cristo 
es recibido para la salvación tanto del cuerpo como del alma. En este 
contexto, la interacción entre cuerpo y espíritu está ligada a la salvación 
y a la transformación espiritual, lo que resalta la importancia de la vida 
física y espiritual en la enseñanza católica.

En contraste, el materialismo, por su parte, niega la existencia de una 
realidad espiritual separada, reduciendo todo a la materia y la energía. 
Sin embargo, muchas tradiciones religiosas, incluidas varias corrientes 
dentro del cristianismo, creen en un alma inmortal que anima al 
cuerpo, trascendiendo la mera existencia física. Esta interacción entre 
cuerpo y espíritu se refleja en conceptos religiosos como la salvación, 
la purificación del alma y la conexión con lo divino, como señalan 
Sulaiman & Muh (2023).

La moralidad y la ética profesional en la bioética

10. ¿Cómo se entiende el concepto de “sentido de la salud” en el 
contexto de la bioética?

El deseo de vivir sin enfermedades ni dolencias ha sido una constante 
a lo largo de la historia humana, ya que la buena salud se asocia con la 
posibilidad de disfrutar de una vida más prolongada y satisfactoria. Según 
García (2008), la salud no solo se refiere a la ausencia de enfermedades, 
sino que debe entenderse como un equilibrio entre lo físico, lo social y 
lo espiritual, elementos esenciales para alcanzar los propósitos que cada 
individuo percibe como fundamentales. Esta visión integral de la salud 
subraya que no basta con la curación biológica, sino que es necesario un 
bienestar global que incluya las dimensiones sociales y espirituales del 
ser humano.



81

ENTRE LA RAZÓN Y LA FE: FUNDAMENTOS FILOSÓFICOS Y TEOLÓGICOS DE LA BIOÉTICA

Svenaeus (2018) refuerza esta idea al señalar que la salud está ligada a 
la capacidad del ser humano de alcanzar sus metas y vivir de acuerdo con 
los propósitos que considera asignados por una fuerza trascendental. De 
acuerdo con este enfoque, la salud no solo es una condición biológica, 
sino un proceso que permite al individuo cumplir con su misión 
personal en la vida. Así, la salud se vuelve una cuestión ética, ya que 
está estrechamente relacionada con la dignidad humana y el respeto a la 
autonomía del individuo, aspectos fundamentales en cualquier reflexión 
bioética.

Este enfoque nos invita a comprender la salud como algo más que 
la ausencia de enfermedades, vinculándola al respeto por la dignidad 
y la vida en su totalidad, tal como proponen ambos autores en sus 
respectivos estudios.

11. ¿Cómo se aborda al paciente, la enfermedad y su sufrimiento 
desde la teología del don?

La teología del don plantea la comprensión de la enfermedad, el 
sufrimiento y el cuidado de la paciente centrada en la dignidad humana, 
la búsqueda de significado y el valor propio de la persona, más allá de 
su condición de salud. Propone la importancia de acompañar y atender 
a quienes atraviesan situaciones de vulnerabilidad física, entendiendo 
que la enfermedad y el dolor forman parte de la experiencia humana y 
manifiestan nuestra fragilidad (Weindling, 2022).

12. ¿Cómo se aborda al paciente y su sufrimiento como un don?

El enfoque del paciente y su sufrimiento como un don plantea 
que la enfermedad y el dolor no deben verse como problemas a evitar 
o eliminar, sino como experiencias con un significado más profundo, 
donde el sufrimiento no se rechaza, sino que se comprende como una 
vía hacia el crecimiento personal y espiritual (Santa Cruz & Ramírez, 
2021). En lugar de huir de la enfermedad, se sugiere que la persona 
reflexione sobre su situación y utilice el dolor como un medio para 
alcanzar a fortalecer su compromiso hacia los demás. El paciente, en este 



82

BIOÉTICA FÁCIL

proceso, comunica a su entorno valores como la paciencia, la solidaridad 
y la esperanza, demostrando que el sufrimiento no es un castigo, sino 
una oportunidad para expresar amor y fe, convirtiendo así su dolor en 
un acto de entrega que puede beneficiar a otros.

13. ¿Cuáles son los derechos fundamentales que deben ser 
garantizados a todo enfermo?

Los derechos que se deben asegurar a cada enfermo son diversos 
y cubren diferentes aspectos de la atención médica y el respeto a la 
dignidad humana (Rego et al., 2025).

Derechos del 
enfermo Concepto

El derecho a la 
vida y la salud

Significa que los pacientes tienen derecho a recibir la atención necesaria 
para mantener o mejorar su salud, incluyendo el acceso a tratamientos 
médicos adecuados y la atención de calidad por parte de los profesionales 
de la salud.

El derecho a 
la integridad 
física y la 
dignidad

Asegura que los pacientes sean tratados con respeto y consideración, sin 
ser sometidos a procedimientos innecesarios o degradantes; también, 
incluye la protección contra cualquier forma de abuso o maltrato durante 
la atención médica.

El derecho a la 
libertad

Se manifiesta en la capacidad del paciente para tomar decisiones 
informadas sobre su tratamiento. Asegura que los pacientes obtengan 
toda la información pertinente sobre su condición médica, las opciones de 
tratamiento disponibles, los riesgos y beneficios involucrados, y cualquier 
otra información necesaria para tomar decisiones informadas.

El derecho a la 
identidad y la 
intimidad

Protege los datos personales y médicos del paciente, asegurando su confi-
dencialidad y compartiéndolos solo con personas autorizadas. Este derecho 
mantiene la confianza en la relación médico-paciente y garantiza que la 
información sensible no se use de manera indebida.

El consen-
timiento 
informado

Derecho que permite a los pacientes aceptar o rechazar tratamientos 
médicos después de haber sido informados de todas las implicaciones. Este 
derecho es fundamental para respetar la autonomía del paciente y garantizar 
que las decisiones médicas se tomen de manera voluntaria y consciente.

Tabla 1. Derechos de las personas enfermas

Fuente: (Momblac, 2020).



83

ENTRE LA RAZÓN Y LA FE: FUNDAMENTOS FILOSÓFICOS Y TEOLÓGICOS DE LA BIOÉTICA

14. ¿Qué se entiende por “sentido de la muerte” en bioética y su 
relación con la dignidad humana?

El sentido de la muerte invita a una reflexión profunda sobre la vida 
y la búsqueda de trascendencia, más allá de las interpretaciones técnicas 
o biológicas que se suelen dar en la medicina. Según Brena (2020), la 
muerte no debe ser entendida únicamente como un evento físico a 
gestionar o evitar, algo que a menudo ocurre en un contexto dominado 
por la técnica y la biomedicina. En este contexto, se corre el riesgo de 
reducirla a un proceso puramente biológico, sin considerar su dimensión 
espiritual y existencial.

García (2008), al abordar la ética de la dignidad, señala que la muerte, 
lejos de ser solo un final, es un componente esencial de la vida que debe 
ser aceptado en su misterio. Este enfoque invita a reflexionar sobre la 
vida misma y los valores que guiaron nuestras decisiones. En lugar de 
ser vista como una amenaza, la muerte puede ser una oportunidad para 
reexaminar nuestras creencias, nuestros apegos y nuestros objetivos, 
y para preguntarnos qué significado hemos dado a nuestra existencia. 
En este sentido, el sentido de la muerte se vincula estrechamente con la 
preparación espiritual y la reflexión sobre la identidad y el propósito de 
la vida.

Masoliver (2020) añade que la muerte no solo plantea la pregunta 
sobre el fin de la vida, sino que también ofrece una oportunidad para 
reconsiderar la manera en que vivimos, invitándonos a orientar nuestra 
existencia hacia valores que van más allá de lo inmediato y lo material. 
Así, el sentido de la muerte se convierte en un llamado a trascender 
lo efímero, orientando nuestra vida hacia aquello que da verdadero 
significado a nuestra existencia.



84

BIOÉTICA FÁCIL

Perspectivas teológicas y personalistas en la bioética

15. ¿Qué entiende por muerte desde una perspectiva filosófica?

Desde la perspectiva filosófica de Heidegger, la muerte es una 
posibilidad inherente y definitiva del ser que define la existencia misma. 
Considerada como el evento más propio y radical del individuo, la muerte 
no es solo un hecho biológico, sino una condición existencial que debe 
ser asumida con autenticidad. Esta constante y angustiante presencia 
revela la finitud y contingencia de la vida, subrayando la necesidad de 
una decisión anticipada para vivir de manera auténtica. En contraste, 
la perspectiva de Arendt enfatiza el inicio y la capacidad de abrir nuevas 
posibilidades, mientras Heidegger se centra en la aceptación lúcida de la 
muerte como culminación inevitable (Comesaña, 2004).

16. ¿De qué manera varían las percepciones de la muerte entre 
diferentes filósofos?

Las percepciones de la muerte varían significativamente entre 
diferentes filósofos, reflejando sus contextos y enfoques filosóficos 
particulares:



85

ENTRE LA RAZÓN Y LA FE: FUNDAMENTOS FILOSÓFICOS Y TEOLÓGICOS DE LA BIOÉTICA

Filósofo Percepción Ilustración

Heráclito

Concibió la muerte como parte del cambio 
constante inherente a la naturaleza. Fue 
célebre por su sentencia de que nada se halla 
dos veces en el mismo río, subrayando así la 
impermanencia.

Sócrates

En el diálogo "Fedón" de Platón, se presenta 
la muerte como una liberación del alma del 
cuerpo, permitiendo acceder al conocimiento 
verdadero. Sócrates muestra serenidad y 
aceptación ante su propia muerte.

Platón

Considera la muerte como un proceso de 
separación del alma y el cuerpo. La vida 
filosófica busca preparar al alma para ese 
momento, ya que el alma es inmortal y 
trasciende la muerte física.

Aristóteles

Contrario a Platón, Aristóteles ve al alma y 
al cuerpo como inseparables en la sustancia 
humana. Para él, el alma no puede existir sin 
el cuerpo, por lo que no es inmortal.

Heidegger

La muerte es una posibilidad siempre presente 
y la más propia. No es un evento que llegue al 
final de la vida, sino un conflicto que define la 
existencia auténtica y la confrontación con la 
propia finitud.



86

BIOÉTICA FÁCIL

17. ¿De qué manera varían las percepciones de la muerte entre 
diferentes culturas?

Las percepciones de la muerte varían significativamente entre 
diferentes culturas, reflejando sus valores, creencias y prácticas rituales. 
En culturas latinoamericanas como la maya y andina, la muerte es vista 
como una continuidad de la vida, con los difuntos desempeñando roles 
específicos en el cosmos y permaneciendo parte integral de la comunidad 
(Rego et al., 2025).

En la religiosidad popular brasileña, la muerte tiene una presencia 
continua a través de cultos como el candomblé y la umbanda, que 
mezclan influencias espiritistas y africanas. En contraste, en la cultura 
española, la muerte se enfrenta con serenidad y orgullo, influenciada por 
valores católicos. En las sociedades occidentales, tradicionalmente, la 
muerte se ha interpretado como la separación del alma y el cuerpo, con 
enfoques que han variado desde la Edad Media, donde se veía como un 
tránsito hacia la presencia de Dios, hasta la modernidad, donde se evita 
y se desplaza al ámbito hospitalario. Estas variaciones muestran cómo 
cada cultura interpreta y ritualiza la muerte de acuerdo con sus propias 
tradiciones y contextos históricos (Masoliver, 2020).







89

Derechos humanos: fundamentos y principios

1. ¿Qué son los derechos humanos?

Los derechos humanos son normas que aseguran el respeto y la 
protección de la dignidad de cada persona. Son universales y obligatorios, 
estableciendo que todas las personas tienen derechos irrenunciables, sin 
importar su nacionalidad, lugar de residencia, sexo, origen nacional o 
étnico, color, religión, lengua u otra condición. Incluyen el derecho a 
la vida y la libertad, y derechos socioeconómicos como la educación, 
la salud y el empleo; todos estos están relacionados y formalizados 
en tratados internacionales, obligando a los estados a cumplirlos y 
garantizarlos mediante leyes y mecanismos para que las personas puedan 
reclamar y recibir reparación ante violaciones (Kahl, 2022). 

En este contexto, la filosofía kantiana ofrece una base ética profunda 
que respalda la esencia misma de los derechos humanos. El pensamiento 
de Kant introdujo la idea de la dignidad humana como un valor 
intrínseco e incondicional. Sostiene que cada persona debe ser tratada 
siempre como un fin en sí misma y nunca solo como un medio para 
otros fines. Este principio constituye un pilar esencial en la defensa 
de los derechos humanos, pues reconoce que todo ser humano posee 
un valor absoluto que merece respeto y protección. No es casual que 
el preámbulo de la Declaración Universal de los Derechos Humanos 
se inspire en esta visión kantiana, que afirma que la dignidad es parte 
esencial e inseparable del ser humano (Bensa, 2017).

LA NORMA Y LA CONCIENCIA:

BIOÉTICA, LEY CIVIL Y ÉTICA PROFESIONAL

CAPÍTULO V



90

BIOÉTICA FÁCIL

2. ¿Cómo ha evolucionado el concepto de derechos humanos?

A lo largo de la historia, el concepto de derechos humanos ha 
evolucionado, desde sus inicios en las civilizaciones antiguas hasta su 
consolidación en los tratados internacionales modernos. Los primeros 
principios de justicia se observan en el Código de Hammurabi, y 
avanzan con las contribuciones filosóficas y legales de Grecia y Roma, 

Principios de 
los derechos 

humanos
Concepto Dimensión de análisis desde la 

filosofía kantiana

Los derechos 
humanos son 
universales

Se basan en la dignidad inherente a 
cada persona, sin importar caracte-
rísticas como raza, género, origen, 
religión, idioma, nacionalidad, edad, 
orientación sexual o discapacidad. Son 
reconocidos y aceptados globalmente, 
aplicándose igualitariamente a todos 
los individuos sin discriminación, 
garantizando los mismos derechos para 
todos.

Desde Kant, la universalidad refleja 
el imperativo categórico, según el 
cual las normas deben valer para 
todos por igual. Tratar a cada ser 
humano como un fin en sí mismo 
implica reconocer su valor absoluto 
y universal, más allá de cualquier 
diferencia o circunstancia.

Los derechos 
humanos son 
inalienables

Significa que no pueden ser 
renunciados ni privados a nadie, salvo 
en condiciones legales específicas. 
Por ejemplo, el derecho a la libertad 
puede ser restringido si una persona es 
encontrada culpable de un crimen.

En la ética kantiana, la dignidad 
humana es incondicional: ningún 
ser racional puede perder su valor 
moral, porque su dignidad proviene 
de su capacidad de actuar conforme 
a la razón y la moral. Por ello, los 
derechos no son concesiones del 
Estado, sino exigencias derivadas 
del respeto al ser humano como 
sujeto moral autónomo.

Los derechos 
humanos son 
indivisibles

Los derechos humanos son interde-
pendientes y están interconectados; 
la violación de uno puede afectar la 
realización de otros. Por ejemplo, el 
derecho a la vida está relacionado con 
el derecho a la alimentación y a un nivel 
de vida adecuado.

Kant sostiene que la razón práctica 
y la moralidad son integrales, lo que 
implica que la dignidad humana 
no puede fragmentarse. Todos 
los derechos forman parte de una 
totalidad moral coherente: vulnerar 
uno implica negar la totalidad del 
valor moral del individuo.

Tabla 2. Principios de los derechos humanos

Fuente: (Unión Interparlamentaria de las Naciones Unidas, 2016).



91

LA NORMA Y LA CONCIENCIA: BIOÉTICA, LEY CIVIL Y ÉTICA PROFESIONAL

donde surgieron ideas sobre la ley natural y la ciudadanía (Kenis et al., 
2019). Durante la Edad Media, el jusnaturalismo se consolidó al vincular 
la razón y la moral con el orden divino, mientras que documentos como 
la Carta Magna comenzaron a limitar el poder absoluto y a reconocer 
derechos civiles. 

Más tarde, el humanismo renacentista puso al ser humano como 
centro del pensamiento ético y político, preparando el terreno para la 
Ilustración, cuyos filósofos como John Locke, Jean-Jacques Rousseau 
e Immanuel Kant afirmaron la libertad, la igualdad y la dignidad 
como principios universales. Estas corrientes cimentaron las bases 
de los derechos modernos, plasmadas en textos fundamentales como 
la Declaración de los Derechos del Hombre y del Ciudadano y la 
Declaración de Derechos de Virginia (Mestre, 2016).

3. ¿Cuál es el propósito o la visión por los cuales fueron creados los 
derechos humanos?

El propósito de establecer los derechos humanos es asegurar la 
dignidad y la libertad de cada persona, independientemente de las 
circunstancias, creando un marco universal que protege estos derechos 
a través de la ley. Se busca priorizar la autonomía individual sobre la 
igualdad social, organizar la sociedad mediante un contrato social 
que forme el Estado y aplique el Estado de Derecho, y formalizar los 
derechos naturales mediante leyes que obliguen a los poderes públicos 
a respetarlos (Bielefeldt et al., 2022). Además, los derechos humanos 
tienen como objetivo mejorar constantemente las condiciones para 
la libertad y la dignidad humana, en línea con el avance tecnológico y 
científico. Representan un ideal universal de dignidad compartido por 
todas las culturas, como lo expresa la Declaración Universal de Derechos 
Humanos de 1948.

Desde la perspectiva del personalismo, la defensa de los derechos 
humanos se fundamenta en el reconocimiento de la dignidad intrínseca 
de la persona como valor supremo. Esta corriente filosófica sostiene 
que el ser humano no puede ser reducido a un medio ni subordinado 
a intereses colectivos o utilitarios, sino que debe ser comprendido 
como un fin en sí mismo, dotado de libertad, responsabilidad y valor 



92

BIOÉTICA FÁCIL

único (Chávez, 2014). En este sentido, los derechos humanos no solo 
protegen a la persona frente al poder, sino que también promueven su 
desarrollo integral dentro de la comunidad, reafirmando la centralidad 
de la persona en toda organización social y política.

Derechos humanos y bioética: desafíos y relaciones

4. ¿Qué relación existe entre los derechos humanos y la bioética?

La relación entre los derechos humanos y la bioética es de carácter 
jurídico, ético y biomédico, ya que ambas disciplinas buscan proteger 
la dignidad y los derechos fundamentales de la persona frente a los 
avances científicos y tecnológicos. Esta relación se manifiesta en diversos 
ámbitos, como el respeto a la autonomía del paciente en la toma de 
decisiones médicas, el consentimiento informado en tratamientos o 
investigaciones clínicas, y la confidencialidad de la información médica. 
Asimismo, abarca temas como la eutanasia, el aborto, la reproducción 
asistida, el trasplante de órganos y la investigación genética, donde 
se deben equilibrar el progreso científico con el respeto a la vida y la 
integridad humana. En el ámbito jurídico, esta conexión se refleja en 
el fallo de sentencias de carácter democrático que buscan garantizar 
la justicia y la equidad en el acceso a la salud, la protección de los más 
vulnerables y la promoción de una medicina centrada en el ser humano 
(García, 2008).

5. ¿Qué tipo de dificultades tienden a experimentar los derechos 
humanos?

Los derechos humanos enfrentan una serie de dificultades que 
provienen de diversas dimensiones, tanto estructurales como culturales, 
que obstaculizan su pleno reconocimiento y aplicación. Estas dificultades 
pueden clasificarse en tres grandes categorías:

• Dificultades antropológicas.

• Dificultades socio-culturales.

• Dificultades tutelares.



93

LA NORMA Y LA CONCIENCIA: BIOÉTICA, LEY CIVIL Y ÉTICA PROFESIONAL

6. ¿Qué se entiende por dificultades de tipo antropológico?

La Declaración Universal de los Derechos Humanos fue proclamada 
el 10 de diciembre de 1948, tras las graves violaciones a la dignidad 
humana ocurridas durante las dos guerras mundiales. Surgió como una 
carta magna para la humanidad, cuyo propósito es garantizar un estatuto 
de derechos y deberes universales que los pueblos y las naciones deben 
respetar y hacer cumplir. Las dificultades antropológicas provienen de la 
falta de un fundamento sólido que sustente la defensa de la naturaleza 
humana en los debates sobre derechos y bioética. Esto se debe a la 
distorsión del concepto de humanidad, influida por corrientes como 
el utilitarismo y el relativismo, que tienden a relegar la dignidad y la 
dimensión comunicativa de las personas. (García, 2008).

7. ¿Qué se entiende por dificultades de tipo socio-cultural?

En el esfuerzo por comprender al ser humano, han emergido nuevas 
corrientes culturales y sociales que amenazan los derechos humanos, con 
la aparición de conceptos como el derecho de los adolescentes a una vida 
reproductiva, independientemente de su orientación sexual, el derecho 
al uso libre de métodos anticonceptivos, y el derecho al suicidio asistido. 
Estos derechos se han difundido a través de la globalización, facilitando 
la interacción entre diferentes sociedades y culturas, promoviendo la 
uniformidad en los modos de vida. Como resultado, se han presentado 
situaciones en las que se vulneran los derechos humanos, estableciendo 
una cultura global que legitima prácticas que ponen en riesgo la vida de 
las personas (García, 2008).

8. ¿Qué se entiende por dificultades tutelares?

Los derechos y deberes de los seres humanos, al estar fundamentados 
en un marco jurídico, deben ser garantizados por la ley. El conflicto 
aparece cuando se permiten prácticas que vulneran la integridad humana, 
como el aborto, la eutanasia o la experimentación con embriones. Para 
preservar el orden social, es necesario que los valores humanos y morales 
se respeten, evitando que individuos o el Estado modifiquen o eliminen 
estos derechos. En lugar de alterarlos, deben ser promovidos y protegidos 
(García, 2008).



94

BIOÉTICA FÁCIL

9. ¿Qué es el derecho internacional?

El derecho internacional consiste en normas y principios que regulan 
las relaciones entre los Estados y otros actores internacionales. Este marco 
legal tiene como objetivo promover la paz, la seguridad y la cooperación 
global, estableciendo obligaciones y derechos que las naciones deben 
cumplir. Incluye tratados, convenciones, acuerdos y costumbres 
internacionales que tratan diversas áreas, como los derechos humanos, el 
medio ambiente, el comercio y el derecho penal internacional. Además, 
el derecho internacional ofrece mecanismos para la resolución pacífica 
de disputas y para responsabilizar a los Estados y actores internacionales 
por violaciones de estas normas (Venn, 2022).

10. ¿Cuál es la función principal del derecho internacional en la 
regulación de las relaciones entre estados?

La función principal del derecho internacional en la regulación 
de las relaciones entre Estados es establecer un marco normativo que 
asegure la coexistencia pacífica y la cooperación entre las naciones. Este 
marco se basa en principios como la igualdad soberana de los Estados, 
la no intervención en los asuntos internos, y la resolución pacífica 
de disputas, garantizando el cumplimiento de tratados y convenios 
internacionales (Monroy, 2008). El derecho internacional balancea la 
soberanía de los Estados con el interés común, facilitando la resolución 
pacífica de conflictos y promoviendo el respeto a los derechos humanos. 
También establece mecanismos de responsabilidad para los Estados 
cuando no cumplen con sus obligaciones, garantizando que las normas 
internacionales tengan prioridad sobre las disposiciones internas en 
casos de conflicto (Barriga, 2019).

11. ¿Cómo contribuye la regulación de los derechos humanos a la 
protección de las minorías y grupos vulnerables?

Nur et al. (2023) afirman que la regulación de los derechos humanos 
ayuda a proteger a las minorías y grupos vulnerables al establecer normas 
y mecanismos que aseguran sus derechos básicos y previenen abusos. 
Con la implementación de tratados y convenios internacionales, se 
fomenta la igualdad y se busca eliminar cualquier tipo de discriminación. 



95

LA NORMA Y LA CONCIENCIA: BIOÉTICA, LEY CIVIL Y ÉTICA PROFESIONAL

Entre estos tratados y convenios se encuentran la Declaración Universal 
de los Derechos Humanos, el Pacto Internacional de Derechos Civiles 
y Políticos, el Pacto Internacional de Derechos Económicos, Sociales y 
Culturales, la Convención sobre la Eliminación de Todas las Formas de 
Discriminación Racial, y la Convención sobre la Eliminación de Todas 
las Formas de Discriminación contra la Mujer (Kenis et al., 2019).

La regulación de los derechos humanos ayuda a proteger a las 
minorías y grupos vulnerables al establecer leyes que obligan a los Estados 
a asegurar el acceso a la justicia y la protección de estos grupos (Nur et 
al., 2023). En lugares como Maldivas u otras locaciones similares, la falta 
de información, conciencia, accesibilidad y representación legal son 
obstáculos grandes para mujeres, niños y otras personas vulnerables. 
La ayuda legal financiada por el Estado, junto con servicios gratuitos 
de abogados y organizaciones de la sociedad civil, mejora notablemente 
el acceso a la justicia. Además, las regulaciones requieren que los 
Estados adopten políticas inclusivas y rindan cuentas por cantidad de 
vulneraciones, asegurando que las minorías y grupos en riesgo tengan 
acceso a los recursos necesarios para su desarrollo y bienestar. En 
lugares como Aceh, la armonización de leyes locales con estándares 
internacionales es importante para reducir los efectos negativos de 
algunas políticas, promoviendo un entorno más justo y equitativo 
(Jabyn, 2020).

12. ¿Cómo influye la regulación de los derechos humanos en la 
práctica y expresión de la religión?

La regulación de los derechos humanos impacta notablemente en la 
práctica y expresión de la religión, protegiendo la libertad religiosa según 
tratados internacionales y leyes nacionales. Se asegura el derecho de las 
personas a adoptar, cambiar o abandonar una religión o creencia, y a 
expresarla libremente, tanto en público como en privado, mediante el 
culto, la práctica, la enseñanza y la observancia (Máté & Nagy, 2023).

Sin embargo, se establecen restricciones cuando las prácticas religiosas 
entran en conflicto con otros derechos humanos. Por ejemplo, si una 
práctica religiosa fomenta la discriminación de género o incita al odio 
contra grupos minoritarios, las normas de derechos humanos pueden 



96

BIOÉTICA FÁCIL

limitar estas prácticas para proteger los derechos de los grupos afectados. 
Esto se observa claramente en los debates actuales sobre los derechos de 
las mujeres y la comunidad LGBTQ+ en contextos religiosos, donde 
algunas interpretaciones de textos sagrados pueden entrar en conflicto 
con principios modernos de igualdad y no discriminación (Ruiz, 2023). 
En contraste, desde una visión teológica tradicional, se sostiene que la 
dignidad humana debe comprenderse dentro del orden natural y moral 
establecido por Dios, donde la libertad se orienta al bien y la verdad 
revelada, más que a la autodeterminación individual. Esta perspectiva 
busca proteger la integridad de la persona desde una visión trascendente, 
priorizando la armonía entre fe, razón y moral.

Además, la regulación de los derechos humanos promueve el 
diálogo y la tolerancia entre diferentes grupos religiosos. Asegurando 
que todos los grupos religiosos reciban un trato justo y respetuoso por 
parte del Estado y otros actores, se minimiza el potencial de conflictos 
interreligiosos y se fomenta una sociedad más inclusiva y pacífica 
(Bielefeldt et al., 2022).

13. ¿Qué es el bioderecho?

El bioderecho es una disciplina que surgió como respuesta a los 
avances en tecnología y biología, particularmente en áreas como la 
biomedicina y biotecnología (Kenis et al., 2019). Este ámbito del derecho 
se dedica a crear reglas éticas y legales para controlar el uso de tecnologías 
que afectan la vida y la integridad biológica de personas y otros seres 
vivos. Aborda temas como la manipulación genética, los derechos 
de los pacientes, la protección de la biodiversidad y las cuestiones de 
bioseguridad. Su principal objetivo es asegurar que el desarrollo y uso de 
tecnologías biológicas se lleven a cabo de forma ética y legal, protegiendo 
a individuos y comunidades de abusos y daños, y manteniendo un 
balance entre el avance científico y los derechos humanos (Mokhov, 
2021).



97

LA NORMA Y LA CONCIENCIA: BIOÉTICA, LEY CIVIL Y ÉTICA PROFESIONAL

14. ¿Qué relación existe entre el bioderecho y la bioética?

El bioderecho y la bioética están estrechamente vinculados, ya que 
ambos abordan las consecuencias éticas y legales de los desarrollos 
en biotecnología y medicina. Mientras que la bioética establece los 
principios éticos para manejar las cuestiones morales que surgen del uso 
de tecnologías en seres humanos y otros organismos, el bioderecho se 
encarga de formalizar estos principios en leyes y regulaciones que no 
solo aseguran una aplicación segura y ética de dichas tecnologías, sino 
que también pone en tela de duda cualquier brecha generada por la 
vulneración de la ética personal y profesional. En conjunto, la bioética 
y el bioderecho sirven como reguladores clave en sociedades modernas, 
integrando ética y legislación para enfrentar eficazmente los retos que 
presenta el avance tecnológico en la bioeconomía (Mokhov, 2021).

15. ¿Cómo influyen los principios de la bioética en la formulación 
de leyes y regulaciones en el campo del bioderecho?

Los principios de bioética son fundamentales en la creación de leyes 
y regulaciones en el bioderecho, ya que aseguran que los avances en 
biotecnología y medicina cumplan con estándares éticos. Estos principios 
incluyen la autonomía, que protege la libertad de los individuos; la no 
maleficencia, que evita causar daño; la beneficencia, que promueve el 
bienestar; y la justicia, que busca equidad en el acceso a tratamientos 
médicos (Mokhov, 2021).

En términos prácticos, la bioética influye en la legislación biomédica 
protegiendo a los participantes de investigaciones a través del 
consentimiento informado y cuestionando nuevas tecnologías como la 
edición genética para equilibrar beneficios con riesgos éticos y sociales. 
Además, guías políticas de salud pública para promover acceso equitativo 
a la atención médica y regula la bioseguridad para controlar los impactos 
de la investigación genética (Mokhov, 2021).

Así, la bioética no solo determina las normas dentro del bioderecho 
sino también cómo se aplican estas normas, asegurando que el desarrollo 
científico se realice de manera ética y considerando el impacto en la 
sociedad y el ambiente.



98

BIOÉTICA FÁCIL

16. ¿Qué es la justicia?

La justicia es importante para la organización y convivencia de las 
sociedades, presente en todas las épocas y culturas. Se divide en tres 
tipos: conmutativa, distributiva y legal. La justicia distributiva se ocupa 
de cómo se reparten bienes y recursos en una comunidad, mientras que 
la justicia conmutativa gestiona las relaciones entre personas. Aristóteles 
define la justicia como “igualdad proporcional”, que significa dar a 
cada persona lo que le corresponde según sus méritos y necesidades. 
Desde el derecho natural, la justicia se basa en principios como vivir 
honestamente, no hacer daño a nadie, destacando la importancia de la 
libertad y la igualdad (Eleter, 2018).

17. ¿Qué se entiende por injusticia?

La injusticia ocurre cuando existen condiciones que causan 
la vulnerabilidad y desventaja de ciertas personas o grupos. Estas 
condiciones pueden surgir de estructuras sociales y económicas, así 
como de acciones que promueven las desigualdades. La injusticia 
no solo se refiere a la falta de recursos u oportunidades, sino también 
a la opresión y exclusión basada en normas y leyes que parecen justas 
pero que realmente perpetúan el daño y la desigualdad de las personas 
(Guevara & Soler, 2023).

La injusticia se ve reflejada en áreas como la educación, donde las 
desigualades entre diferentes grupos empeoran por factores como el 
colonialismo, el patriarcalismo y el capitalismo. La injusticia aumenta 
las desigualdades, y para enfrentarla es necesario analizar sus causas y 
consecuencias y asumir la responsabilidad colectiva de cambiar estas 
estructuras injustas (Guevara & Soler, 2023).

18. ¿Cuál es la importancia de la ley divina en la concepción de la 
justicia y la resistencia ante leyes injustas?

La importancia de la ley divina en la concepción de la justicia y la 
resistencia ante leyes injustas radica en servir como referencia suprema 
e inmutable que trasciende las leyes humanas. De acuerdo con la 
doctrina social de la Iglesia Católica, la ley divina proporciona una base 



99

LA NORMA Y LA CONCIENCIA: BIOÉTICA, LEY CIVIL Y ÉTICA PROFESIONAL

ética y moral que orienta las acciones humanas hacia el bien común y 
la justicia. Esta ley divina, al reflejar la voluntad de Dios, proporciona 
un fundamento sólido para discernir la legitimidad de las leyes humanas 
y justifica el derecho de resistencia ante aquellas que contradicen los 
principios fundamentales de la moralidad. De este modo, la ley divina 
sirve como una guía para enfrentar la injusticia y proteger la dignidad 
humana en la sociedad (Vera, 2012).

19. ¿Cuál es la relación entre lo civil y la moral?

La relación entre lo moral y lo civil se manifiesta en la manera en que 
ambas dimensiones estructuran la conducta humana y la organización 
social. Las normas civiles son establecidas por la autoridad para 
mantener el orden y la justicia, creando un marco legal que regula las 
acciones externas de los individuos. En cambio, la moralidad se basa en 
los principios éticos y valores personales que cada individuo adopta, 
guiando su comportamiento desde una perspectiva interna y consciente 
(Coronel, 2019).

Aunque operan en ámbitos distintos, lo civil y lo moral están 
intrínsecamente relacionados: las leyes civiles a menudo reflejan los 
valores morales compartidos por la sociedad, y la moralidad personal 
puede influir en la percepción y aceptación de estas leyes. Sin embargo, 
este vínculo no está exento de tensiones, ya que pueden surgir conflictos 
cuando las leyes civiles se perciben como injustas o contrarias a los 
principios morales de algunos individuos, lo que subraya la importancia 
de un diálogo continuo para armonizar estas dos esferas y fomentar una 
convivencia equitativa y respetuosa (Coronel, 2019).

20. ¿De qué manera las normas civiles pueden influir en la 
moralidad individual?

Las normas civiles afectan la moralidad individual al reflejar los 
valores éticos y morales de una sociedad, estableciendo así lo que es 
socialmente aceptable y lo que no. Las normas civiles no solo regulan 
el comportamiento externo, sino que también inciden en el desarrollo 
del sentido moral de los individuos. Al cumplir con estas normas, las 
personas tienden a mejorar los valores y principios que estas representan 



100

BIOÉTICA FÁCIL

en su conducta diaria. Además, el respeto y la adherencia a las normas 
civiles fomentan un ambiente de justicia y equidad, lo que puede 
motivar a los individuos a evaluar y ajustar sus propios comportamientos 
y creencias morales. Por esta razón, las normas civiles no solo guían las 
acciones legales, sino que también permiten contribuir a la formación y 
evolución de la conciencia moral de una persona, influyendo en cómo 
se perciben a sí mismos y a sus acciones en a favor de la comunidad 
(Vilchez, 2012).

21. ¿Qué es el debate moral en el ámbito profesional bioético?

El debate moral en el ámbito profesional surge cuando un individuo 
enfrenta la disyuntiva de cumplir una ley que, aunque legítima, considera 
injusta y contraria a sus principios éticos. Este dilema va más allá del 
mero cumplimiento legal, ya que implica una cuestión de conciencia: 
obedecer la norma podría significar actuar en contra de sus convicciones 
morales. Esta situación es especialmente relevante para personas con 
creencias religiosas, quienes encuentran difícil separar sus principios 
morales de su comportamiento en la esfera pública. Así, deben enfrentar 
el desafío de mantener la coherencia con sus valores en un contexto 
laboral que puede demandar lo opuesto (García, 2008).

22. ¿Qué es la ética profesional?

Coasaca et al. (2016) mencionan que la ética profesional se refiere a un 
conjunto de principios y normas que orientan el comportamiento y las 
decisiones de los profesionales en su trabajo. Estos principios no solo son 
guías para el adecuado desempeño profesional, sino que también buscan 
garantizar que las acciones de los profesionales beneficien a la sociedad 
y promuevan el desarrollo humano. La ética profesional implica una 
responsabilidad moral que excede el cumplimiento de normas legales, 
ya que busca promover la integridad, la justicia y la equidad en todas 
las interacciones y decisiones profesionales. Además, la ética profesional 
destaca la importancia de valores como la beneficencia, la autonomía y 
la justicia, y promueve un comportamiento que refleje estos valores en la 
práctica diaria(Sakr et al., 2022).



101

LA NORMA Y LA CONCIENCIA: BIOÉTICA, LEY CIVIL Y ÉTICA PROFESIONAL

23. ¿A qué se denomina ser un profesional ético?

Cuando una ley es injusta, puede influir en los profesionales, 
llevándolos a actuar de manera contraria a su vocación y comprometiendo 
su ética en perjuicio de las personas. Un profesional será considerado 
ético cuando se alinee con leyes justas, guiándose por la verdad, la razón 
y la responsabilidad civil, manteniendo una conciencia íntegra en su 
ejercicio (García, 2008).

24. ¿Cuáles son los deberes que debe cumplir un profesional ético?

La ética profesional, derivada de la ética general, guía la conducta 
individual según las leyes y deberes sociales y divinos. Los profesionales 
están sujetos a estándares más altos que los artesanos ordinarios, 
debiendo considerar las consecuencias de sus acciones y evitar prácticas 
que dañen la integridad de su campo (Sakr et al., 2022). La conciencia 
individual impulsa a hacer el bien y evitar el mal, influyendo en cómo 
nos percibimos en función de nuestras acciones, por tal motivo, a 
continuación, se describen cada uno de los deberes que un profesional 
debe cumplir:

• Honradez: En todas sus acciones, el profesional debe levantar la 
bandera de la honradez para lograr el éxito en su carrera. Esta virtud, 
que respeta la dignidad de cada persona, busca evitar el engaño 
tanto hacia los demás como hacia uno mismo. La honradez permite 
mantener la integridad y la confianza de los demás, guiando al 
individuo decente a lo largo de su vida, en contraste con el ladrón, 
de quien todos desconfían.

• Honestidad: La honestidad ayuda a formar relaciones de confianza 
en diferentes áreas de la vida. Las personas honestas obtienen el 
respeto y la confianza de otros, creando un entorno de transparencia 
y seguridad. Este comportamiento recto, modesto y moderado es 
clave para desarrollar una buena reputación y mantener el prestigio 
en cualquier comunidad o sector. La incorruptibilidad asociada 
a la honestidad no solo beneficia al individuo, sino que también 
fortalece la ética dentro de la sociedad.



102

BIOÉTICA FÁCIL

• Carácter: El carácter de un profesional ético se forma a través de 
hábitos adquiridos a lo largo de su vida, enfocados en hacer el bien 
y evitar el mal. Estos individuos enfrentan las adversidades con 
dignidad y toman decisiones basadas en principios morales elevados. 
Al adoptar un estilo de vida eficiente, los profesionales desarrollan la 
capacidad de actuar con serenidad, firmeza y determinación, lo que 
les permite mantener su integridad y contribuir positivamente a su 
campo (Alcántara, 2013).

25. ¿Cuál es el comportamiento ético y moral que debe tener un 
profesional?

El comportamiento ético y moral de un profesional requiere 
abstenerse de participar en actos que se consideren injustos o 
que vulneren la vida y la dignidad humana, como el aborto, la 
experimentación con embriones y la eutanasia. Es importante 
que el profesional esté alerta a situaciones que puedan implicar su 
participación en estas prácticas y que esté preparado para oponerse en 
cualquier fase del proceso, ya sea consultiva, preparatoria o ejecutiva. El 
rechazo no solo se reconoce como un derecho humano, sino también 
como una obligación ética de actuar conforme a los principios de 
verdad y justicia. Asimismo, el derecho a la objeción de conciencia 
permite que los profesionales se nieguen a participar en actividades 
que consideran contrarias a sus valores, aun cuando esto implique 
enfrentar posibles consecuencias legales, económicas o disciplinarias, 
destacando la importancia de defender sus principios y mantener la 
integridad en su labor (García, 2008).

26. ¿Cuáles son los principios de un profesional?

• El profesional debe tener una comprensión clara del concepto de 
antropología y reconocer cuál de sus enfoques ofrece una visión más 
adecuada del ser humano para fundamentar una práctica bioética 
coherente con la dignidad y el valor de la vida.



103

LA NORMA Y LA CONCIENCIA: BIOÉTICA, LEY CIVIL Y ÉTICA PROFESIONAL

• El profesional debe evitar toda forma de idolatría, es decir, no 
anteponer intereses personales, ideologías o beneficios materiales 
por encima del valor y la dignidad del ser humano. Su compromiso 
ético debe centrarse en el respeto a la vida, la verdad y el bien común, 
reconociendo que la persona es el centro y fin de toda acción 
profesional.

• El profesional debe tener un concepto claro sobre el trabajo como 
una expresión de servicio y realización personal, orientado al bien 
común y al desarrollo integral del ser humano, más allá del mero 
beneficio económico.

27. ¿Qué se entiende por un profesional con un conocimiento 
claro de antropología?

Un profesional con formación en antropología personalista y una 
comprensión sólida de los conceptos de persona y dignidad humana es 
capaz de interpretar mejor la realidad social y actuar con auténtico respeto 
hacia los demás. Desde esta perspectiva, inspirada en el pensamiento de 
Kant, el ser humano debe ser visto siempre como un fin en sí mismo 
y nunca como un medio. Quienes desconocen estos principios corren 
el riesgo de adoptar una visión reduccionista del individuo, tratándolo 
como un objeto o instrumento, lo que puede llevar a prácticas que 
deshumanizan o vulneran la vida. Por ello, en toda investigación o 
acción profesional, la dignidad humana debe ocupar un lugar central, 
pues constituye el criterio moral que distingue lo justo de lo injusto y 
orienta el ejercicio ético hacia el bien común y el respeto integral de la 
persona (Sakr et al., 2022)

28. ¿Cómo se define a un profesional que evita comportamientos 
idolátricos?

Un profesional que evita caer en comportamientos idolátricos 
comprende, desde la antropología personalista y la ética de Kant, que 
el verdadero valor del ser humano no reside en la riqueza, el prestigio 
o el poder, sino en su dignidad intrínseca. Este profesional reconoce 
que convertir el trabajo, el conocimiento o los logros personales en 
fines absolutos desvirtúa la esencia de la persona y la reduce a un medio. 



104

BIOÉTICA FÁCIL

En cambio, orienta su vida hacia el desarrollo integral del ser humano, 
promoviendo el aprendizaje auténtico, el sentido trascendente del 
trabajo y la búsqueda de la verdad como principios que dignifican y 
humanizan toda acción profesional. (García, 2008).

29. ¿Qué concepto debe tener el profesional con respecto a su 
trabajo?

El profesional debe comprender el trabajo como un medio y no como 
un fin en sí mismo, evitando convertirlo en un objeto de veneración. 
Desde la antropología personalista y la visión ética de Kant, el trabajo 
adquiere sentido cuando está al servicio de la persona y del bien común, 
nunca cuando la persona se subordina a él. A través del trabajo, el ser 
humano no solo asegura su subsistencia, sino que también se realiza 
moral y espiritualmente, desarrollando virtudes como la disciplina, la 
creatividad, la responsabilidad y la justicia. Así entendido, el trabajo se 
convierte en una expresión de la dignidad humana, una herramienta 
que promueve tanto el crecimiento individual como el progreso ético y 
social de la comunidad. (García, 2008).

30. ¿Cuál es la postura de la bioética personalista frente al choque 
entre las leyes ideológicas y la dignidad humana?

La bioética personalista, inspirada en la antropología cristiana y en los 
fundamentos morales de Kant, sostiene que toda acción y norma deben 
respetar la dignidad intrínseca de la persona humana. Sin embargo, en la 
actualidad surgen conflictos cuando ciertas leyes ideológicas contradicen 
este principio fundamental, promoviendo prácticas como el aborto, la 
eutanasia o la manipulación genética, que reducen al ser humano a un 
medio o a un objeto de decisión técnica.

Desde esta perspectiva, tales leyes son contrarias a la dignidad 
humana, porque desconocen el valor absoluto de la vida y la libertad 
moral de la persona. Frente a estas situaciones, el profesional católico 
está llamado a actuar conforme a su conciencia recta, guiado por la 
ley natural y los principios éticos universales. Esto implica ejercer la 
objeción de conciencia, entendida como el derecho y el deber moral 
de negarse a participar en actos que vulneren la vida o contradigan los 
valores esenciales del ser humano.



105

LA NORMA Y LA CONCIENCIA: BIOÉTICA, LEY CIVIL Y ÉTICA PROFESIONAL

Así, la bioética personalista invita a los profesionales a mantener una 
coherencia ética que defienda la vida, la verdad y la justicia, aun frente a 
presiones sociales o legales, recordando que ninguna ley puede legitimar 
lo que es moralmente injusto. (García, 2008).

31. ¿Qué es la objeción de conciencia?

La objeción de conciencia es el derecho y deber de una persona 
a negarse a cumplir una ley o mandato civil que contradiga sus 
convicciones morales, éticas o religiosas. En bioética, representa la 
defensa de la dignidad humana y la libertad interior, permitiendo al 
individuo actuar conforme a su conciencia frente a leyes injustas. No 
es una evasión del deber civil, sino un acto de coherencia entre fe, razón 
y acción, especialmente relevante para los profesionales de la salud ante 
prácticas como el aborto o la eutanasia (Celie et al., 2024).

32. ¿Cómo se ejecuta la objeción de conciencia dentro de la defensa 
de los derechos y la dignidad humana en la bioética cuando existen 
leyes civiles injustas?

La objeción de conciencia actúa como mecanismo ético y jurídico 
de resistencia ante leyes civiles injustas que vulneran los derechos 
fundamentales, particularmente el derecho a la vida. Según la enseñanza 
bioética y cristiana, la ley civil debe estar ordenada al bien común, 
garantizando el reconocimiento y la defensa de la persona humana. 
Sin embargo, cuando una legislación se opone a estos principios, por 
ejemplo, legalizando acciones intrínsecamente malas, el sujeto tiene no 
sólo el derecho, sino el deber de oponerse a ellas. El profesional de la salud 
se encuentra muchas veces en esta encrucijada. Su conciencia no puede 
disociarse de su fe ni de su compromiso con la vida. Frente a normas 
que pretenden imponer la cooperación con el mal, el creyente debe 
discernir, rechazar la participación y ejercer la objeción de conciencia 
como un acto de fidelidad a la verdad y al bien. De este modo, la objeción 
de conciencia se convierte en un testimonio profético de defensa de la 
dignidad humana, recordando que la ley civil no es la conciencia del 



106

BIOÉTICA FÁCIL

ciudadano. Las leyes injustas que permiten el aborto, la eutanasia o 
la manipulación de embriones no obligan moralmente, pues atentan 
contra la verdad del ser humano. La conciencia, iluminada por la fe, se 
erige entonces en defensa de la vida y del orden moral (Valero, 2022).

33. ¿Qué es un profesional creyente?

El profesional creyente es aquel que integra su fe con su vida laboral 
y social, evitando toda dicotomía entre el creer y el actuar. No limita 
su religiosidad al ámbito del culto o de la devoción privada, sino que 
expresa su fe en su ejercicio profesional cotidiano. Vive su vocación en el 
mundo “sin ser del mundo”, siendo luz, fermento y sal en los ambientes 
donde se encuentra. Su trabajo no es un espacio neutral, sino un lugar 
de testimonio cristiano y de coherencia moral. Según la doctrina social 
de la Iglesia, el creyente está llamado a ser signo del Reino de Dios en 
la cultura, a través de su compromiso con la justicia, la verdad y el bien 
común. Por ello, el profesional creyente no puede avergonzarse de su 
fe, ni prescindir de ella en su actividad científica, política o sanitaria. En 
palabras del texto, “su obrar radicado en Cristo y por Cristo lo invita 
a vivir en el trabajo como todo cristiano y ciudadano, con una vida 
inocente, incontaminada e inmaculada”. Su fe no es obstáculo, sino 
fundamento de su compromiso profesional (Celie et al., 2024).

34. ¿Cómo debe gestionar sus acciones un profesional creyente 
a través de la objeción de conciencia cuando existen leyes civiles 
injustas?

Un profesional creyente debe actuar según su conciencia moral, 
guiada por la fe y la razón, incluso cuando las leyes civiles exijan participar 
en actos que considera injustos (como el aborto o la eutanasia). Frente a 
estas situaciones, se propone:

• Discernir moralmente las leyes y sus exigencias.

• Rechazar activamente cooperar con el mal, ya sea directa o 
indirectamente.

• Dar un testimonio profético mediante la objeción de conciencia, 
defendiendo pública y razonadamente la vida y la dignidad humana.



107

LA NORMA Y LA CONCIENCIA: BIOÉTICA, LEY CIVIL Y ÉTICA PROFESIONAL

La objeción de conciencia se presenta no como una simple 
desobediencia, sino como una obediencia superior a Dios y a la verdad, 
y un deber para no ser cómplice de leyes opresoras. El objetivo final es ser 
fiel a la fe y colaborar en la construcción de un orden social que proteja 
la vida humana desde la concepción hasta la muerte natural (Aramani, 
2007).

35. ¿Cómo se ejecuta o funciona la objeción de conciencia dentro 
de la defensa de los derechos y la dignidad humana en la bioética 
cuando existen leyes civiles injustas?

En 2006, Colombia vivió un precedente crucial cuando la Corte 
Constitucional despenalizó el aborto en tres causales: violación, 
malformación fetal incompatible con la vida o riesgo para la salud de 
la madre. El caso que simbolizó este cambio fue el de una niña de 11 
años abusada por su padrastro. Frente a esta situación, los médicos 
enfrentaron un dilema de conciencia: algunos se acogieron a la objeción 
de conciencia, negándose a realizar el procedimiento por considerar 
que atentaba contra la vida del no nacido. Sin embargo, las autoridades 
judiciales y de salud priorizaron el cumplimiento de la sentencia y 
ordenaron realizar la intervención. 

Este caso ilustra el conflicto entre una ley civil y la conciencia moral 
individual. Mientras el Estado, desde una perspectiva laica, separó el 
delito del pecado, actores como la Iglesia Católica sostuvieron que el 
aborto sigue siendo un acto intrínsecamente injusto, aunque la ley lo 
permita. La pregunta de fondo permanece: ¿Puede una ley cambiar la 
naturaleza moral de un acto? Para el profesional creyente, este escenario 
refuerza la objeción de conciencia como un instrumento de coherencia 
ética, incluso cuando la ley civil avala prácticas que considera contrarias 
a la vida y la dignidad humana (Celie et al., 2024).





109

Los dilemas bioéticos surgen cuando entran en conflicto dos 
o más valores morales fundamentales relacionados con la vida, la 
salud o la dignidad humana. En el ámbito de la bioética, un dilema 
implica la necesidad de tomar decisiones difíciles en las que cualquier 
opción posible puede tener consecuencias éticamente significativas. 
Comprender qué constituye un “dilema bioético” es esencial para 
analizar de manera rigurosa las situaciones complejas que enfrentan los 
profesionales de la salud y la sociedad en general.

Para el análisis de los dilemas bioéticos, se emplean criterios que 
permiten orientar la reflexión y la toma de decisiones éticas:

La autonomía (respeto por la capacidad de decisión de cada persona), 
la justicia (trato equitativo y distribución justa de los recursos), la 
beneficencia (búsqueda del bien del paciente o de la comunidad), la no 
maleficencia (evitar causar daño) y la dignidad humana (reconocimiento 
del valor intrínseco de toda persona).

Finalmente, es fundamental contextualizar los dilemas bioéticos en 
la realidad social y cultural latinoamericana. Las decisiones éticas no 
ocurren en un vacío: se ven influenciadas por las condiciones económicas, 
los sistemas de salud, las creencias religiosas y las tradiciones culturales 
propias de la región. Analizar los dilemas desde esta perspectiva permite 
desarrollar respuestas más justas, sensibles y coherentes con los valores y 
necesidades de nuestras sociedades.

DILEMAS DEL PENSAMIENTO:

ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

CAPÍTULO VI



110

BIOÉTICA FÁCIL

Sección I: Dilemas sobre la vida y la salud

Salud y enfermedad

1. ¿Qué se entiende por el concepto de salud y enfermedad?

El concepto de salud y enfermedad ha evolucionado a lo largo de la 
historia. La salud se define como un estado de bienestar físico, mental y 
social, y no solo como la ausencia de enfermedad, según la Organización 
Mundial de la Salud. Por otro lado, la enfermedad se entiende como 
una alteración biológica observable y mensurable que afecta el 
equilibrio natural del cuerpo. Desde la perspectiva materialista, la salud 
y la enfermedad son productos del metabolismo social, es decir, de los 
intercambios entre la naturaleza y la sociedad, mediadas por el trabajo 
humano. Estas nociones son construcciones sociales que varían según 
las condiciones históricas y culturales. Por lo tanto, comprender la salud 
y la enfermedad requiere considerar tanto los factores biológicos como 
los contextos socioeconómicos y culturales en los que viven las personas 
(Gómez, 2018).

2. ¿Cuál es la diferencia entre los conceptos de salud, enfermedad y 
padecimiento?

La filosofía de la medicina proporciona un marco teórico y crítico 
para comprender estos conceptos, abordando aspectos ontológicos, 
epistemológicos y éticos, y explorando la compleja relación entre el 
individuo, su salud y su entorno. Enfoques como el materialismo 
consideran la salud y la enfermedad como procesos físicos y químicos, 
mientras que las medicinas orientales combinan cuerpo, mente y espíritu 
en la búsqueda de bienestar (Hernández et al., 2012).

 



111

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

3. ¿Qué se entiende por enfermedad?

La enfermedad se describe como un cambio o desviación del estado 
normal en una o más partes del cuerpo, que causa malestar físico, mental 
o social en la persona afectada, y que puede mostrarse mediante signos y 
síntomas específicos (R. Gómez, 2018).

4. ¿Qué es la enfermedad como una cuestión moral?

La enfermedad, desde un punto de vista moral, va más allá de la 
incapacidad, el sufrimiento y el malestar físico, planteando preguntas 
sobre el propósito de la vida y la existencia humana. Más allá del alivio 
del dolor y la rehabilitación física, la enfermedad disuelve las certezas 
de la vida cotidiana, obligando al individuo a confrontar y redefinir su 
comprensión de la salud y la enfermedad (Powell & Scarffe, 2019). El 
dolor asociado a una enfermedad incurable, por ejemplo, no solo causa 
sufrimiento físico, sino que también incita una búsqueda de sentido 
más profunda y personal, que el enfoque exclusivamente curativo y 
anestésico no aborda adecuadamente. Este proceso puede transformar 
la conciencia del individuo, revelando la salud como un bien valioso que 
a menudo se da por sentado (Aramani, 2007).

Figura 1. Conceptos de salud, enfermedad y padecimiento

Fuente: (Calvo, 2021; Vega, 2002).



112

BIOÉTICA FÁCIL

Enfrentarse a la enfermedad desafía la libertad del individuo, 
paralizando su voluntad y obligándolo a buscar recursos morales que le 
permitan encontrar un nuevo sentido en su condición de enfermo; los 
cuales no se hallan en la fuerza de voluntad estoica, sino en la costumbre y 
el rito, que históricamente han proporcionado un sentido de comunidad 
y pertenencia. Sin embargo, en la sociedad contemporánea, tanto la 
costumbre como el rito han perdido su eficacia simbólica, dejando al 
individuo sin un apoyo moral adecuado durante la enfermedad. La 
falta de estos recursos incrementa la dependencia del paciente del poder 
médico, resultando en una especie de regresión infantil donde el paciente 
y sus familiares confían completamente en los expertos. En conclusión, 
la enfermedad como cuestión moral requiere una búsqueda de recursos 
morales y simbólicos que permitan al individuo vivir su enfermedad de 
manera significativa y no simplemente padecerla (Aramani, 2007).

5. ¿Cómo influye la perspectiva filosófica y religiosa en la 
comprensión de la dignidad humana de los enfermos?

La perspectiva filosófica y religiosa influye significativamente en la 
comprensión de la dignidad humana de los enfermos, especialmente en 
situaciones terminales. Desde un punto de vista filosófico, la dignidad 
humana se considera una cualidad inherente y que no se puede quitar a 
ninguna persona, sin importar sus circunstancias. Filósofos como Kant 
han argumentado que cada persona debe ser considerada un fin en sí 
misma, y no un medio, lo cual establece una base sólida para respetar la 
dignidad del enfermo terminal (Campos, 2020).

Desde la perspectiva religiosa, en particular en el cristianismo, la 
dignidad humana está vinculada a la creencia en la trascendencia y el 
valor de la vida otorgada por Dios. Esta visión promueve el respeto 
absoluto por la vida, rechazando prácticas como la eutanasia y abogando 
por los cuidados paliativos que aseguren una calidad de vida digna hasta 
el final. Así, ambas perspectivas convergen en la importancia de valorar 
y respetar la dignidad del enfermo por el simple hecho de su existencia y 
humanidad (Campos, 2020).



113

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

6. ¿Qué relación existe entre la bioética y la salud?

La bioética y la salud pública están relacionadas a través de la evaluación 
ética de las decisiones y políticas que afectan a las comunidades y los 
individuos. La bioética describe los principios y valores que orientan 
la práctica de la salud pública, asegurando que las decisiones se tomen 
no solo en función de la eficiencia y efectividad, sino también teniendo 
en cuenta aspectos éticos como la justicia, la equidad y el respeto a la 
autonomía de las personas (Tacumá & Tovar, 2021).

En Colombia, los comités de bioética, ética de la investigación 
y ética clínica, que funcionan con sus propios estatutos, han sido 
significativos para asegurar el derecho a la salud durante las reformas de 
seguridad social que a menudo fragmentan el sistema de salud. Estos 
comités abordan dilemas éticos complejos, promueven la transparencia 
y la responsabilidad en la investigación y en la práctica clínica, y buscan 
equilibrar los intereses de la salud pública con los derechos individuales 
de los pacientes. La integración de la bioética en la salud pública se enfoca 
en la atención sanitaria, considerando tanto los aspectos técnicos como 
los valores morales que subyacen en las decisiones de salud (Tacumá & 
Tovar, 2021).

En el contexto ecuatoriano, la bioética y la atención primaria de la 
salud se integran para garantizar el derecho a la salud de la población, 
enfocándose en valores y principios éticos como la equidad, la inclusión, 
la interculturalidad y el enfoque de género. La bioética en Ecuador va 
más allá del enfoque utilitarista tradicional, incorporando el concepto 
de “Buen Vivir” o “Sumak Kawsay” de las cosmovisiones indígenas, 
promoviendo la reciprocidad, la convivencia y la armonía con la 
naturaleza. Esta perspectiva intercultural y plurinacional demanda 
políticas de salud inclusivas y participativas que fomenten la diversidad 
de saberes reconocidos en la Constitución (Montesinos & Simancas, 
2019).



114

BIOÉTICA FÁCIL

7. ¿Cuál es el concepto de salud en base al personalismo 
ontológico?

En el personalismo ontológico, la salud se entiende como el bienestar 
integral de la persona en todas sus dimensiones: física, psíquica, social 
y espiritual. Esta filosofía considera a la persona como una unidad de 
cuerpo y espíritu con dignidad y valor absoluto. Por ello, la salud no 
es solo la ausencia de enfermedad, sino el equilibrio y desarrollo pleno 
de todas las capacidades humanas. Promover la salud implica favorecer 
el crecimiento personal, el equilibrio emocional, relaciones sociales 
significativas y la realización de valores éticos y trascendentes que 
permiten a la persona alcanzar su plenitud y propósito en la vida (Moya, 
2020).

8. ¿Qué antropología y qué fuentes respaldan la postura cristiana y 
personalista en el análisis de los dilemas bioéticos relacionados con 
la salud y la enfermedad?

La postura cristiana y personalista se respalda en la antropología 
personalista, que considera a la persona como una unidad indivisible 
de cuerpo y alma, cuyo valor y dignidad no dependen de su estado de 
salud. Este enfoque es respaldado por el personalismo ontológico de 
Karol Wojtyła (Juan Pablo II) y Emmanuel Mounier, quienes defienden 
la salud como un bien integral que permite el desarrollo pleno de la 
persona. Además, la teología cristiana, basada en el Catecismo de la Iglesia 
Católica y la encíclica Evangelium Vitae, promueve el respeto absoluto 
por la vida humana, desde la concepción hasta la muerte natural, y 
rechaza prácticas como la eutanasia. En el contexto latinoamericano, la 
bioética intercultural, promovida por pensadores como Carlos Vázquez, 
integra estos principios cristianos con las tradiciones locales, buscando 
un enfoque ético humano y culturalmente sensible (Powell & Scarffe, 
2019).



115

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

Dolor y sufrimiento de las personas

1. ¿Cuál es el significado de dolor?

Vicente et al. (2018) expresan que el dolor es un fenómeno complejo 
con varias dimensiones. Según la International Association for the 
Study of Pain (IASP), el dolor se describe como una experiencia 
sensorial o emocional desagradable, asociada con daño tisular real o 
posible. La definición subraya que el dolor es subjetivo, ya que se acepta 
siempre que un paciente indica sentirlo, lo que implica que el dolor no 
solo está relacionado con estímulos físicos, sino también con factores 
emocionales y psicológicos, dificultando su evaluación y tratamiento.

2. ¿Cuáles son las consideraciones éticas en el manejo del dolor en 
pacientes?

Las consideraciones éticas en el tratamiento del dolor en pacientes 
son diversas y complejas, e incluyen principios de la bioética como la 
beneficencia, la no maleficencia, la justicia y la autonomía. En la práctica 
clínica, uno de los desafíos éticos es equilibrar el alivio del dolor con la 
necesidad de no causar daño adicional, especialmente cuando se utilizan 
técnicas invasivas y medicamentos como los opioides, que pueden llevar 
a la dependencia y otros efectos adversos (Boceta et al., 2020).

Además, es necesario respetar la autonomía del paciente, lo que 
implica garantizar que estén plenamente informados y que sus decisiones 
sean respetadas, incluso si eligen rechazar el tratamiento. La justicia 
también es importante, asegurando que todos los pacientes tengan 
acceso equitativo a los tratamientos efectivos, independientemente 
de su condición socioeconómica. Estas cuestiones éticas requieren 
una reflexión y deliberación constante por parte de los profesionales 
de la salud para ofrecer un cuidado que sea clínicamente efectivo y 
moralmente responsable (Boceta et al., 2020).



116

BIOÉTICA FÁCIL

3. ¿Cómo afecta la autonomía del paciente en la decisión de tratar o 
no tratar el dolor?

La autonomía del paciente es fundamental en la toma de decisiones 
sobre el tratamiento del dolor, un aspecto importante en la ética médica 
actual. Antes, la medicina seguía un modelo paternalista donde el médico 
decidía sin involucrar al paciente. Hoy, la autonomía resalta el derecho de 
los pacientes a tomar decisiones médicas basadas en información clara de 
los profesionales de la salud, reflejado en el consentimiento informado, 
donde los pacientes deben estar completamente informados sobre sus 
opciones de tratamiento y sus consecuencias, permitiéndoles elegir 
libremente. La autonomía asegura que los valores, deseos y necesidades 
del paciente sean escuchados en el tratamiento del dolor. Por ejemplo, 
algunos pacientes pueden evitar ciertos medicamentos por sus efectos 
secundarios, prefiriendo soportar un dolor moderado a cambio de 
mayor lucidez o menor dependencia de medicamentos (Cordero, 2006).

4. ¿En qué consiste la terapia del dolor?

En las enfermedades, el dolor acompaña al proceso de muerte, como 
ocurre en los pacientes terminales. A pesar de su estado, es necesario 
disponer de métodos para curar o aliviar sus padecimientos. La primera 
forma de intervención en el dolor es la analgesia, que suprime parcial 
o completamente la sensación de dolor sin afectar otras funciones 
corporales. Este tratamiento utiliza la morfina, cuyo mecanismo de 
acción se basa en inhibir la respuesta de la corteza cerebral, reduciendo 
la transmisión de señales de dolor (Andrade et al., 2024; Martínez 
Caballero et al., 2015).

Otra forma de intervención es la anestesia, que suprime toda 
sensibilidad corporal y suele emplearse en intervenciones quirúrgicas, ya 
sea de manera local, regional o general. A medida que los mecanismos 
para el manejo del dolor han avanzado, se han incorporado técnicas 
adicionales como la perfrigeración y la hipnosis, que ofrecen nuevas 
posibilidades para controlar el dolor en diferentes etapas de una 
enfermedad (Andrade et al., 2024; Martínez Caballero et al., 2015).



117

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

5. ¿Cuál es la percepción del dolor según la corriente ontológica-
personalista?

Desde una perspectiva ontológica-personalista, se entiende que la 
persona es reconocida como un ser cuyo valor no depende únicamente 
de su aspecto físico o biológico. En esta perspectiva, el dolor es concebido 
como un sufrimiento que afecta tanto al cuerpo como a la mente. Por lo 
tanto, es necesario buscar tratamientos para el manejo del dolor que no 
se centren únicamente en aliviar las dolencias físicas, sino que también 
preserven la integridad, dignidad y derechos de las personas en todas las 
circunstancias. Un aspecto clave de esta corriente es que, aunque una 
persona pueda estar limitada física o mentalmente, sigue manteniendo 
su dignidad y, por esta razón, debe ser tratada como tal. Es decir, su valor 
no se reduce a su condición corporal (Bueno-Gómez, 2017).

6. ¿El dolor humano contribuye o afecta de alguna manera la 
comprensión y preservación de su dignidad?

La muerte es un hecho inevitable en la vida de las personas, pero el 
morir sin haber sufrido es casi imposible. La dignidad se trata de un 
anhelo por parte de todos los enfermos ya que su mayor temor no es 
partir de este mundo sino el haber perdido la capacidad para valerse 
por sí solos y el experimentar situaciones de abandono. Este fragmento 
manifiesta que el dolor no solo se trata de un componente físico, sino 
que también afecta en la percepción de los enfermos con respecto a su 
autonomía. En el ámbito médico, los profesionales deben informar a los 
pacientes sobre la gravedad de sus padecimientos siempre manteniendo 
la formalidad y el uso adecuado del lenguaje para expresar las condiciones 
del enfermo. En este punto, la dignidad es importante porque a través de 
ella se expresa el respeto y en función de las capacidades de comprensión 
y asimilación de las personas se manifiesta la verdad (Ramón de la 
Fuente, 2019).



118

BIOÉTICA FÁCIL

7. ¿Qué se entiende por sufrimiento?

El sufrimiento es una experiencia común a los seres humanos que 
puede aparecer como dolor físico, malestar emocional o angustia moral. 
Es una realidad que nos enfrenta a las limitaciones de nuestra naturaleza 
y, aunque generalmente es desagradable, su aceptación y comprensión 
pueden transformar esta experiencia en una oportunidad de crecimiento 
personal y espiritual (Santa Cruz & Ramírez, 2021).

8. ¿Cuál es la percepción del sufrimiento según la corriente 
ontológica-personalista?

Desde la corriente ontológica-personalista, el sufrimiento se entiende 
como una experiencia humana que, aunque dolorosa, puede tener 
valor en el desarrollo de la persona. No se reduce a un malestar físico o 
emocional, sino que puede conducir a una comprensión más amplia de 
la propia existencia, fortaleciendo el carácter y fomentando una mayor 
empatía hacia los demás. Desde esta perspectiva, el sufrimiento no es algo 
que deba evitarse de manera absoluta, ya que puede adquirir significado 
y contribuir al crecimiento personal y espiritual (García, 2008).

9. ¿Cómo influye la percepción del sufrimiento en la comprensión 
y preservación de la dignidad humana?

La percepción del sufrimiento influye en la comprensión y 
preservación de la dignidad humana, especialmente en pacientes con 
enfermedades avanzadas. El sufrimiento físico, psicológico y espiritual 
genera una sensación de vulnerabilidad y deterioro de la calidad de 
vida, afectando el sentido de existencia. La Terapia de la Dignidad 
(TD) se enfoca en disminuir este sufrimiento, ayudando a los pacientes 
a resignificar su enfermedad y aceptar su condición terminal. A través 
de la TD, se abordan necesidades espirituales como la reconciliación, 
el perdón y la búsqueda de sentido, indispensables en el proceso de 
vida y muerte, para promover el bienestar espiritual de la persona. 
Los resultados de la TD mejoran significativamente la calidad de vida, 
disminuyen el sufrimiento y existe una mayor aceptación de la realidad, 
permitiendo así preservar la dignidad humana hasta el final de la vida 
(Bernal & Salazar, 2023).



119

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

Sección II: Dilemas en investigación y tecnología médica

Experimentación y farmacología en seres humanos

1. ¿Qué es la investigación clínica?

Suárez (2020) determina que la investigación clínica es el conjunto 
de estudios científicos que evalúan nuevos tratamientos, medicamentos 
y terapias en seres humanos, siguiendo protocolos y normas éticas 
rigurosas. Su propósito es crear conocimientos sobre la salud y el 
bienestar, garantizando la seguridad y los derechos de los participantes 
mediante la aplicación de buenas prácticas clínicas que equilibran riesgos 
y beneficios (García, 2008).

2. ¿Cuáles son las etapas de la investigación clínica?

Las fases de la investigación clínica son múltiples y deben seguirse 
estrictamente para garantizar la validez y confiabilidad de los resultados. 
Primero, se debe definir el problema de investigación, lo cual implica 
identificar una pregunta específica que la investigación intentará 
responder. A continuación, se construye un marco teórico que 
proporciona el contexto y fundamenta la investigación en conocimientos 
previos. Posteriormente, se genera una hipótesis que se someterá a 
prueba. El siguiente paso es seleccionar el diseño de investigación más 
adecuado y factible, lo cual incluye la elección de la muestra de sujetos 
a estudiar. Luego, se determinan las variables a observar, y se procede 
a la recolección de datos mediante instrumentos válidos y confiables. 
Finalmente, se realiza el análisis de los datos recolectados para interpretar 
los resultados y presentar conclusiones basadas en evidencias sólidas y 
concretas (Suárez, 2020).

3. ¿Cuáles son los principales objetivos de la investigación clínica?

Los principales objetivos de la investigación clínica son diversos y 
esenciales para el avance de la medicina. En primer lugar, busca generar 
nuevos conocimientos y soluciones prácticas que mejoren la salud y el 
tratamiento de enfermedades. Esto incluye descubrir nuevas y mejores 



120

BIOÉTICA FÁCIL

formas de detección, diagnóstico, tratamiento, pronóstico y prevención. 
Además, la investigación clínica tiene como propósito comprender 
la evolución natural de las enfermedades mediante la vigilancia y el 
seguimiento continuo a lo largo del tiempo (Zurita, 2019).

4. ¿Cuáles son los retos y dificultades principales que enfrenta la 
investigación clínica hoy en día?

Arrieta et al. (2019) afirman que los principales desafíos y dificultades 
que enfrenta la investigación clínica hoy en día incluyen la limitada 
disponibilidad de recursos para realizar ensayos clínicos independientes, 
lo que resulta en una dependencia considerable de la financiación de 
la industria farmacéutica. Esta dependencia puede resultar en una 
desconexión entre los intereses comerciales y las prioridades de salud 
pública. Además, la investigación clínica enfrenta una escasez de 
investigadores capacitados, quienes a menudo se ven sobrecargados con 
trabajo adicional no remunerado, incluyendo tareas administrativas y 
regulatorias. Los elevados costos asociados con el desarrollo de nuevos 
medicamentos y la complejidad de los procedimientos regulatorios 
también representan barreras significativas, ralentizando el progreso de 
estudios clínicos innovadores y necesarios (Gisbert & Chaparro, 2021).

5. ¿Qué es la investigación farmacológica?

La investigación farmacológica se refiere a los estudios y ensayos 
clínicos realizados en humanos para determinar o confirmar los 
efectos clínicos, farmacológicos y farmacodinámicos de uno o varios 
medicamentos en desarrollo. Estos estudios buscan detectar reacciones 
adversas, así como estudiar la absorción, distribución, metabolismo y 
eliminación de los medicamentos para asegurar su seguridad y eficacia. La 
investigación farmacológica está altamente regulada, tanto a nivel local 
como internacional, para garantizar la protección de los participantes, 
la integridad de los datos y la validez de los resultados. Su regulación 
incluye la evaluación de riesgos, la aprobación por comités éticos y el 
cumplimiento de estrictas normativas de protección de datos personales 
(Gómez de la Cámara, 2003).



121

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

6. ¿Cuáles son las fases clínicas para el desarrollo de fármacos y cuál 
es el objetivo de cada una?

Las fases clínicas en el desarrollo de medicamentos son necesarias 
para asegurar su seguridad y efectividad antes de su aprobación y venta. 
Estas fases se dividen en cuatro etapas principales:

7. ¿Qué ventajas tiene la investigación clínica financiada por la 
industria farmacéutica?

La investigación clínica patrocinada por la industria farmacéutica 
presenta varios beneficios. Primero, es una de las fuentes principales para 
el desarrollo de nuevos tratamientos, ya que, sin su apoyo, el número 
de nuevos fármacos se reduciría considerablemente. Entre 2010 y 2019, 
se aprobaron en promedio 38 nuevos medicamentos anualmente, un 
aumento del 60% en comparación con la década anterior. Además, 
estos estudios están sometidos a una estricta regulación y supervisión, 
lo que garantiza que cumplan con los principios de buenas prácticas 

Figura 2. Etapas de desarrollo de nuevos medicamentos

Fuente: (Zurita et al., 2019).



122

BIOÉTICA FÁCIL

clínicas exigidos por las agencias reguladoras europeas y americanas. 
Otro beneficio es el acceso que proporcionan a tratamientos y atención 
médica gratuita para los participantes durante la duración del proyecto, 
lo cual es particularmente importante en regiones con acceso limitado a 
servicios de salud (Mimenza et al., 2023).

8. ¿Qué tipos de intervenciones se evalúan en los estudios 
experimentales?

En los estudios experimentales se evalúan diversos tipos de 
intervenciones en el ámbito clínico como:

Tipos de intervenciones 
en experimentos Conceptos

Terapéuticas
Están dirigidas a mejorar, eliminar o controlar una condición o 
síntomas específicos, y pueden ser farmacológicas, quirúrgicas, 
de rehabilitación o relacionadas con cambios en el estilo de vida.

Preventivas
Buscan evitar la aparición de enfermedades o complicaciones, 
ejemplos de estas son la vacunación y la promoción de hábitos 
saludables.

Educativas

Están dirigidas tanto a pacientes como a profesionales de la 
salud, con el objetivo de modificar conductas y mejorar la salud 
a través de la adquisición de conocimientos. Para determinar la 
eficacia y efectividad de estas intervenciones, se utilizan diseños 
experimentales como los ensayos clínicos controlados y aleatori-
zados, considerados el estándar de oro en investigación clínica, 
así como estudios cuasiexperimentales cuando no es posible 
realizar los primeros.

Tabla 3. Clases de intervenciones y experimentos

Fuente: (Zurita et al., 2018).



123

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

9. ¿Cuáles son los principios éticos presentes en las investigaciones 
clínicas?

En los estudios experimentales se evalúan diversos tipos de 
intervenciones en el ámbito clínico y farmacológico como:

a) Principio de solidaridad: La ética con relación a la investigación 
se trata de la disponibilidad de las personas por someterse 
a experimentaciones clínicas que permiten al resto de seres 
beneficiarse de los resultados de la investigación. En este punto la 
solidaridad se trata de aceptar cierta dosis de riesgo en función del 
bienestar del resto, es decir, todas las personas deberíamos mantener 
esta postura ya que a través de este proceso se han desarrollado 
posibilidades terapéuticas de la medicina.

b) La tutela de la vida humana: Según las leyes legislativas y la postura 
deontológica el ser humano que sea sometido a experimentaciones 
no debe estar bajo condiciones que vulneren su vida o que generen 
un daño a largo plazo para su salud. Específicamente, las personas 
que están bajo riesgo no deben ser sometidas a la perdida de la 
funcionalidad de los órganos, capacidades de inteligencia y voluntad, 
convicciones morales, personales y políticas. Los pacientes e incluso 
personas que se someten a experimentos no deben sobrepasar los 
límites que autoricen a los investigadores atentar en contra de su 
vida o funciones vitales.

c) Consentimiento libre e informado: Los participantes de una 
investigación clínica deben firmar un consentimiento informado 
que exprese su voluntad de participar, ya sean pacientes o personas 
naturales. Es importante que comprendan el tipo de procedimiento 
y las condiciones bajo las cuales serán tratados. De esta manera, 
reconocerán los objetivos y riesgos asociados, y podrán aceptar o 
rechazar su participación de manera consciente y libre.

d) Principio de totalidad: Definido también como principio 
terapéutico, su finalidad es equilibrar los riesgos existentes propios 
de la experimentación con los beneficios obtenidos de la misma 
(Aramani, 2007).



124

BIOÉTICA FÁCIL

10. ¿Qué tipos de intervenciones se realizan en fetos y embriones 
humanos?

Para analizar la posición ética en la experimentación en fetos y 
embriones humanos se debe determinar las condiciones sobre la cual 
se estará trabajando, es decir, pueden estar vivos o muertos. Además, 
la experimentación puede ser de carácter investigativo biomédico, 
terapéutica y en ocasiones ayuda a prevenir enfermedades de las personas 
a través de la recolección de tejidos.

a) Intervenciones terapéuticas: Se tratan de procedimientos los 
cuales no pueden ser realizados una vez que él bebe nace debido 
a que sus condiciones requieren intervenciones tempranas bajo 
las condiciones en donde no exista ningún peligro para el feto y la 
madre tomando en cuenta contar con el consentimiento informado 
de los progenitores. 

b) Intervenciones de carácter científico: En este punto es importante 
recordar las diversas posturas con respecto al concepto de persona en 
tal virtud, existían discusiones en donde se afirmaba que el embrión 
no se consideraba persona hasta el día 14. Sin embargo, desde el 
pensamiento ontológico-personalista se afirmaba que un feto o 
embrión se considera persona desde el primer día de su concepción 
entonces bajo esta postura, la mayor parte de declaraciones 
universales prohíbe la experimentación con cualquier forma de 
vida que tenga como fin la producción de embriones humanos.

c) Experimentación en fetos producto de un aborto: Esta práctica 
es aceptada únicamente cuando se ha considerado que el feto ha 
muerto como producto de un acuerdo para realizar un aborto 
el cual tiene considera que el ser tendrá un mejor uso dentro del 
campo investigativo.

d) Intervenciones para la recolección de tejidos con fines 
terapéuticos: En el caso de fetos vivos se debe considerar ciertos 
cuidados que permitan salvaguardar la vida del ser ya que el 
procedimiento consiste en la recolección de medula ósea, tejidos 



125

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

hepáticos y pancreáticos. En el caso de considerar la intervención 
en fetos muertos esta práctica se considera licita, pero existen 
precauciones en cuanto a su realización ya que la mayoría de 
embarazadas tomaría esto como un negocio en donde se practicaría 
el aborto voluntario con fines económicos (Aramani, 2007).

11. De acuerdo con el principio universal de dignidad humana 
en bioética, ¿puede considerarse la experimentación en fetos y 
embriones una práctica ética o no ética?

Según el principio de la dignidad humana, la experimentación con 
fetos y embriones se trata de un dilema ético significativo. Si bien en 
la actualidad existen estudios que contribuyen al avance científico y 
médico, muchos son considerados como prácticas contrarias a la ética. 
Según la corriente ontológica personalista la afectación de los seres 
humanos en etapas tempranas de desarrollo violaría el respeto por la 
dignidad humana en donde todo ser independientemente de su etapa 
de formación, merece respeto y protección, por lo tanto, no deben ser 
empleados como objetos de estudio para fines científicos o investigativos 
considerando que no pueden expresar consentimiento (American 
Association of Pro-Life Obstetricians and Gynecologists, 2023).

12. ¿Qué antropología y qué fuentes respaldan la postura cristiana 
y personalista sobre la experimentación y farmacología en seres 
humanos, especialmente en relación con los fetos y embriones?

La postura cristiana y personalista se respalda en la antropología 
personalista, que defiende la dignidad humana inviolable desde la 
concepción, considerando que todos los seres humanos, incluidos los 
fetos y embriones, deben ser tratados con el mismo respeto y protección. 
Esta visión está fundamentada en la teología cristiana, especialmente en 
el Catecismo de la Iglesia Católica y las enseñanzas de San Juan Pablo 
II, que rechazan la instrumentalización de la vida humana en cualquier 
etapa de su desarrollo. Desde el enfoque ontológico-personalista, los 
fetos y embriones son personas y, por lo tanto, no deben ser utilizados 
como objetos de estudio. El principio de dignidad humana en bioética 



126

BIOÉTICA FÁCIL

sostiene que la experimentación en estas etapas de desarrollo viola el 
respeto a la vida. Por ello, la experimentación en fetos y embriones es 
considerada inmoral y contraria a la ética cristiana, ya que no pueden dar 
su consentimiento y deben ser protegidos en todas sus fases de desarrollo.

Ingeniería genética

1. ¿Cuál es el concepto de ingeniería genética?

Santillán et al. (2019) determina que la ingeniería genética es una 
rama de la biotecnología que utiliza varias herramientas y métodos 
para realizar adiciones, eliminaciones y cambios exactos en el ADN. Su 
propósito principal es cambiar genes específicos que causan alteraciones 
funcionales en los organismos, incluidos los humanos. Este proceso 
permite realizar cambios en las células vivas, ya sean vegetales o animales, 
y actualmente se utiliza para la terapia génica, la cual busca modificar 
genes responsables de enfermedades. 

2. ¿Cuáles son las principales aplicaciones terapéuticas actuales de 
la ingeniería genética en la medicina humana?

Las aplicaciones terapéuticas actuales de la ingeniería genética en 
la medicina humana abarcan la modificación de células del sistema 
inmunológico para combatir células cancerosas y el desarrollo de 
tratamientos para enfermedades genéticas como la anemia falciforme, la 
enfermedad de Huntington, la distrofia muscular y la fibrosis quística. 
Se están investigando tratamientos para la cardiomiopatía hipertrófica 
congénita y la producción de células que sean más resistentes a 
infecciones como las del Virus de la inmunodeficiencia humana (VIH). 
Un desarrollo significativo es el uso de la técnica CRISPR-Cas9, que 
posibilita la edición precisa de genes para corregir mutaciones que 
causan estas enfermedades (Santillán et al., 2019).



127

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

3. ¿De qué manera ha ido evolucionando el concepto de ingeniería 
genética?

La evolución del concepto de ingeniería genética ha sido notable 
desde su inicio. En sus primeros días, la ingeniería genética se centraba en 
el entendimiento básico del ADN y su capacidad de ser manipulado. Los 
experimentos pioneros realizados por Stanley Cohen y Herbert Boyer 
en 1973 demostraron que era posible combinar ADN de diferentes 
orígenes para crear nuevas moléculas genéticas con información nueva 
y capacidad de replicarse en bacterias. Este avance abrió las puertas 
a la biotecnología moderna y permitió la creación de organismos 
modificados genéticamente (OMG) (J. Gómez, 2013b).

Con el tiempo, la ingeniería genética ha progresado para incluir 
métodos avanzados como la tecnología de ADN recombinante, la 
clonación y la reacción en cadena de la polimerasa (PCR), permitiendo 
aplicaciones prácticas en campos como la biomedicina, la biotecnología 
industrial y la investigación básica en biología molecular (J. Gómez, 
2013).

4. ¿Cuáles son los principios éticos que rigen a la ingeniería genética?

Existen tres teorías que guían la ingeniería genética:

a) Dignidad humana y manipulación genética: La ingeniería 
genética, a pesar de ser útil dentro del aspecto terapéutico, también 
plantea dilemas éticos, en lo que respecta a la creación de híbridos 
entre especies, como el hombre y los animales. Por lo tanto, este tipo 
de prácticas sobrepasa los límites éticos cuando las intervenciones 
tratan a las personas como un objeto de manipulación sin considerar 
la diferencia que existe con el resto de los organismos biológicos, es 
decir, no se reconoce su originalidad biológica.

b) Originalidad y valor del ser humano: Se plantea que el ser humano 
tiene originalidad propia que lo distingue de cualquier otro ser 
vivo. Por esta razón, cualquier intento de reducir al ser humano 
a componentes biológicos o tratar de igualar su valor al de otros 



128

BIOÉTICA FÁCIL

seres vivos contraviene el principio ético de respeto a la dignidad 
humana. Bajo esta percepción resulta aberrante considerar el papel 
de la biotecnología actual puesto que se pretende violar los límites 
del ser humano creando nuevas especies de híbridos fusionando su 
material genético con el de animales.

c) Reduccionismo biológico: Se considera que el enfoque 
biologicista reduce al ser humano a su genética, ignorando su 
dimensión ontológica y antropológica, dando como resultado su 
manipulación sin considerar el valor propio como un ser vivo. Bajo 
el plano filosófico, la naturaleza humana no está en la capacidad 
de ser partícipe de estos actos y es así como la corriente ontológica 
personalista no autoriza estas prácticas que reduzcan al hombre a 
un ser sin valores normativos y manipulable (García, 2008).

5. ¿La ingeniería genética desde el punto de vista ontológico 
personalista es considerada una práctica buena o mala?

La ingeniería genética desde el punto de vista ontológico personalista, 
tiene sus aspectos buenos y malos, en función de cómo sea aplicada y los 
fines que esta persiga.

Un aspecto positivo de la ingeniería genética es que esta práctica se 
considera ética cuando su uso se orienta al bienestar de las personas 
y se mantiene el respeto por su dignidad humana. La corrección de 
patologías hereditarias graves o el mejorar la salud humana a través de 
la manipulación genética se consideran practicas morales aceptables y 
en algunas ocasiones son obligatorias ya que mantienen el principio de 
proteger y promover la vida de los seres humanos.

En cambio, si se analiza desde el punto de vista negativo, se afirma que 
la corriente personalista mantiene limites en cuanto a los seres humanos. 
La ingeniera genética se considera inaceptable cuando sea empleada en 
actividades que contradicen la dignidad humana o que instrumentalizan 
a las personas. Un ejemplo claro se trata del famoso “enhancement” 
cuya finalidad es la búsqueda del perfeccionamiento de las personas a 
través de la selección de rasgos físicos que tratan de mejorar la estética 



129

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

sin ningún tipo de fin terapéutico (Boersma et al., 2023). Este tipo de 
prácticas violan el principio personalista de la no instrumentalización 
de la persona, ya que son tratadas como un objeto al cual se le puede 
modificar según las preferencias individuales. De igual forma se habla 
de la manipulación genética a través de la clonación en donde se alteran 
las líneas germinales y por ende se reduce al ser humano a un simple 
producto de experimentación olvidando su valor como persona (Gregg, 
2022).

6. ¿La ingeniería genética respeta la dignidad humana?

La respuesta a si la ingeniería genética respeta la dignidad humana 
depende del contexto en cual esta aplicada por ejemplo si se habla de las 
terapias génicas somáticas se hace referencia a la corrección de defectos 
genéticos en las células somáticas con el propósito de tratar enfermedades 
en este punto, se respeta la dignidad humana ya que a través de estos 
procedimientos se trata de aliviar el sufrimiento y mejorar la calidad 
de vida de las personas afectadas. Se aplica el principio de beneficencia 
cuyo enfoque es ayudar a los pacientes sin causarles daño manteniendo 
la autonomía que garantice la seguridad del proceso (Munung et al., 
2024).

En cambio, la ingeniería genética germinal tiene como principio 
modificar las células germinales como óvulos, espermatozoides o 
embriones. Este tipo de técnicas es muy controversial debido a que se 
promueve las prácticas eugenésicas en donde los rasgos que son deseables 
en las personas se logran modificando el material genético; entonces, se 
dice que no se respeta la dignidad humana porque se atenta contra la 
justicia y diversidad de las personas (Bateman-House et al., 2023).

En síntesis, se puede mencionar que el respeto por la dignidad 
humana empieza desde el ámbito en cómo se aplique la ingeniería 
genética manteniendo siempre el respeto por su autonomía, y equidad. 
Sin embargo, cuando se trata de la modificación del material genético 
se debe entender los riesgos de comprometer la dignidad humana 
por lo que sería necesario reflexionar más a profundo si es ético o no 
ejecutar estos procedimientos y los límites normativos que ayuden evitar 
consecuencias adversas para la humanidad.



130

BIOÉTICA FÁCIL

7. ¿Qué es la inteligencia artificial?

La inteligencia artificial (IA) es una rama de la informática que se 
dedica a crear sistemas que pueden ejecutar tareas que normalmente 
requieren inteligencia humana. Estas tareas abarcan el manejo de 
información, la toma de decisiones y el aprendizaje automático. 
Inspirada en los trabajos de Alan Turing, quien introdujo la “máquina 
de Turing” y la prueba de Turing para evaluar la inteligencia de las 
máquinas, la IA emplea diversas técnicas y herramientas para abordar 
y resolver problemas complejos de forma similar a como lo harían los 
humanos (Ocaña et al., 2019).

8. ¿Cuáles son los dilemas éticos que surgen de la manipulación 
genética para crear seres humanos con capacidades mejoradas 
mediante inteligencia artificial?

Los problemas éticos relacionados con la manipulación genética 
para producir humanos con capacidades mejoradas usando inteligencia 
artificial se enfocan en temas de dignidad, humanidad y el uso de 
la tecnología para fines específicos. La creación de seres humanos 
modificados genéticamente plantea preguntas sobre si estos individuos 
tienen la misma dignidad que aquellos concebidos de manera natural, 
especialmente cuando son diseñados para cumplir propósitos específicos 
como la donación de órganos, entre otros (Bogetti, 2017).

Por tal motivo, la integración de inteligencia artificial en estos seres 
amplifica los dilemas, cuestionando si estos “poshumanos” pueden ser 
considerados con la misma dignidad y derechos que los seres humanos 
tradicionales. La tecnología aplicada a la creación y mejora de humanos 
también cuestiona nuestra comprensión de lo que significa ser humano, 
ya que borra las fronteras entre lo natural y lo artificial, y plantea 
la posibilidad de una nueva categoría de seres con una condición y 
derechos aún por definir. La moralidad de usar tecnología para crear 
humanos con fines utilitarios y la implicación de que estos seres podrían 
ser reemplazables o intercambiables son cuestiones centrales en este 
debate ético (Bogetti, 2017).



131

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

9. ¿Qué antropología y qué fuentes respaldan la postura cristiana y 
personalista sobre la ingeniería genética?

La postura cristiana y personalista sobre la ingeniería genética se 
basa en la antropología personalista, que defiende la dignidad humana 
inviolable y rechaza la reducción del ser humano a meros componentes 
biológicos. Esta visión se apoya en la teología cristiana, particularmente 
en el Catecismo de la Iglesia Católica y las enseñanzas de San Juan 
Pablo II, que promueven el respeto por la vida y la dignidad humana. 
Desde el punto de vista ontológico personalista, la ingeniería genética 
es ética cuando se utiliza para tratar enfermedades y mejorar la salud, 
siempre que se respete la dignidad humana. Sin embargo, se considera 
inaceptable cuando se usa para prácticas como el “enhancement” o la 
clonación, que instrumentalizan a la persona. Así, la ingeniería genética 
debe aplicarse solo en contextos que promuevan la vida y el bienestar 
humano, respetando siempre los límites éticos (Penchaszadeh, 2022).

Clonación

1. ¿Qué es la clonación humana?

La clonación humana es un procedimiento biotecnológico que 
permite producir una copia genética exacta de una persona a partir de 
una célula somática del individuo original. Este proceso puede tener 
fines reproductivos, para generar un nuevo organismo completo, o 
terapéuticos, para producir células madre embrionarias utilizadas en 
tratamientos médicos y estudios científicos (Lazo de la Vega, 2020).

2. ¿Cuáles son los diferentes tipos de clonación?

La clonación humana se divide principalmente en dos tipos: 
clonación reproductiva y clonación terapéutica.

• La clonación reproductiva: El objetivo es crear un organismo 
entero que sea genéticamente igual al original, lo cual provoca 
controversias éticas y legales debido a las implicaciones sobre la 
identidad y la individualidad del ser clonado (Ottuh, 2021).



132

BIOÉTICA FÁCIL

• La clonación terapéutica: Se centra en la producción de células 
madre que pueden utilizarse para tratar enfermedades, reparar 
tejidos dañados y desarrollar tratamientos médicos avanzados. Esta 
última tiene aplicaciones prometedoras en la medicina regenerativa, 
incluyendo la posibilidad de curar enfermedades degenerativas como 
el Parkinson y el Alzheimer, así como en el trasplante de órganos y 
tejidos sin el riesgo de rechazo (Ottuh, 2021).

3. ¿De qué manera puede la clonación humana contribuir al avance 
de la medicina y al tratamiento de enfermedades?

La clonación humana puede ayudar al progreso de la medicina 
y al tratamiento de enfermedades al crear células madre y tejidos 
genéticamente idénticos al paciente. Esta tecnología, llamada clonación 
terapéutica, permite generar células sanas que pueden reemplazar a 
las células enfermas del paciente, siendo útil para tratar enfermedades 
degenerativas como la diabetes, el Parkinson y el Alzheimer. Además, 
la clonación terapéutica puede generar tejidos compatibles para 
trasplantes en víctimas de quemaduras y producir órganos clonados para 
trasplantes, abordando la falta de donantes de órganos. Sus aplicaciones 
no solo mejoran la vida de los pacientes, sino que también abren nuevas 
oportunidades para la investigación y el tratamiento de enfermedades 
difíciles de manejar con métodos convencionales (Sulaiman & Muh, 
2023).

En tal virtud, el ser humano producto de la clonación no dispondría 
de material genético propio ya que se trataría de una copia exacta de otro 
ser lo que pone en la balanza si esta técnica resulta útil o simplemente 
afecta a la autenticidad y dignidad del ser humano que ha sido creado.

4. ¿Cuáles son los aspectos éticos de la clonación?

Para comprender los aspectos éticos que influyen en la clonación 
se respetan los principios de autonomía, justicia, beneficencia y la no 
maleficencia.



133

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

a) Manipulación del ser humano: Un aspecto muy importante en la 
ética de la clonación se trata de que los embriones humanos creados, 
ya sea reproductiva o terapéuticamente, tienden a convertirse en 
objetos manipulables sin su consentimiento violando su principio 
de autonomía y justicia, ya que el embrión no puede decidir sobre 
su propio destino y por ende se crea una asimetría entre quien es el 
manipulado y quien está manipulando. Es importante determinar 
que para la ciencia los organismos pluricelulares son individuos 
en estado de cigoto. Por ende, no se sabe exactamente cuánto es 
el sufrimiento que pueden llegar a experimentar con este tipo de 
procedimientos (Valenzuela, 2005).

b) Forma de ser engendrado: La clonación plantea un dilema ético 
sobre como los organismos deben ser engendrados. En el caso de los 
seres humanos este proceso debe realizarse de forma natural a partir 
del deseo sexual entre una pareja. Pero con la aparición de las técnicas 
de reproducción asistida y la clonación se elimina este proceso 
biológico, por lo tanto, se manifiesta que existe una violación al 
principio de respeto y autonomía en los procesos naturales del ser 
humano. El hecho de optar por esta práctica elimina el mecanismo 
de selección embrionaria temprana que las madres lo ejercen de 
forma natural dando como resultado un mayor riego de promover 
seres con malformaciones o problemas de salud (Valenzuela, 2005).

c) Riesgos biológicos y genéticos: La clonación mediante 
transferencia nuclear se trata de un procedimiento en el cual una 
célula somática de carácter no reproductiva se transfiere a un 
ovocito de carácter reproductivo con el propósito de estimularlo 
para dividirse y desarrollar un embrión. Uno de los principales 
riesgos de la clonación se atribuye a las mutaciones genéticas que 
afectan la viabilidad del embrión formado siendo propensos al 
desarrollo de anomalías.

De igual manera, otro riesgo de la clonación se trata del envejecimiento 
prematuro de los clones. Un caso real fue el de la oveja Dolly la cual 
propia de este procedimiento de clonación, desarrolló artritis y años más 
tarde fue detectada con cáncer al pulmón razón por la cual tuvieron que 



134

BIOÉTICA FÁCIL

sacrificarla. Entonces, la explicación a este fenómeno se debe a que los 
clones tienen telómeros (estructuras de los cromosomas) ya acortados 
en edad, es decir, las células de los donantes crean clones que generan 
nuevos individuos jóvenes en edad pero que a la larga presentan el 
envejecimiento propio de las células del donante (Valenzuela, 2005).

5. ¿Cuáles son las razones éticas por las cuales se rechaza la clonación?

Las razones éticas por las cuales se rechaza la clonación se basan en 
varios factores que giran en torno a la dignidad humana, la preservación 
de la individualidad genética y el respeto a los derechos humanos.

a) Reducción del ser humano a un medio: La clonación tratar al ser 
humano como un medio para alcanzar ciertos fines, como la creación 
de individuos idénticos para sustituciones de órganos o células en 
el sujeto original. Lo que implica una grave instrumentalización 
de la persona, que está en contra del principio ético de la dignidad 
humana, que exige que cada ser sea tratado como un fin en sí mismo 
y no como un medio para lograr otros fines investigativos (Avilés, 
2007; Penchaszadeh, 2022).

b) Violación del derecho a la originalidad genética: La clonación 
vulnera el derecho de los seres humanos a tener identidad genética. 
La individualidad genética es uno de los aspectos que define a cada ser 
humano, y la clonación compromete dicha originalidad, generando 
sujetos biológicamente idénticos. La falta de variabilidad genética 
no solo afecta a la identidad individual, sino que también tiene 
implicaciones para la evolución y diversidad biológica, importantes 
para la supervivencia y adaptación de las especies (Avilés, 2007; 
Penchaszadeh, 2022).

c) Efectos en el patrimonio genético: La clonación, al ser una técnica 
de manipulación directa, presenta riesgos de errores en el proceso 
de transferencia de material genético. Los errores pueden ocasionar 
daños irreversibles en el ser humano, a nivel individual como a 
nivel de la especie. Por esta razón, existe preocupación ética sobre 



135

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

los posibles efectos negativos de largo plazo, como malformaciones 
genéticas, envejecimiento prematuro o enfermedades que aún son 
desconocidas y que podrían manifestarse en los individuos clonados 
(Avilés, 2007; Penchaszadeh, 2022).

d) Violación del derecho a la ignorancia sobre el propio destino: 
Este argumento se refiere al derecho de las personas a vivir sin 
conocimiento previo sobre su destino biológico y cultural. En los 
clones, este derecho podría verse comprometido, ya que nacen con 
la carga de ser una copia exacta de otro individuo, lo que puede 
afectar su libertad y capacidad para construir su identidad propia y 
vivir sin las expectativas impuestas por su condición de clon (Avilés, 
2007; Penchaszadeh, 2022).

6. ¿Qué son las células madre?

Las células madre son células con la capacidad de dividirse 
indefinidamente y diferenciarse en diversos tipos de células, 
permitiéndoles regenerar tejidos dañados y restaurar funciones 
corporales. Se clasifican en células madre embrionarias, que pueden 
convertirse en cualquier tipo de célula del cuerpo, y adultas, como las 
mesenquimales, que tienen la capacidad de regeneración limitado, pero 
son muy útiles en medicina regenerativa (Tamayo et al., 2021).

7. ¿En qué se relaciona la clonación y las células madre?

La clonación y las células madre se relacionan bajo el contexto de 
la medicina regenerativa y la investigación terapéutica. En el proceso 
de clonación, de forma específica en la transferencia nuclear somática, 
el núcleo de una célula adulta se transfiere a un óvulo sin núcleo para 
generar un embrión. Este proceso se lo realiza con el propósito de crear 
una fuente de células madre pluripotentes cuya capacidad es regenerar 
los tejidos dañados.

La relación entre la clonación y las células madre existe gracias a 
que el embrión producto de la clonación es utilizado como una fuente 
de células madre para el tratamiento de enfermedades; este proceso 
se conoce como clonación terapéutica cuyo fin es cultivar las células 



136

BIOÉTICA FÁCIL

obtenidas y generar tejidos sin necesidad de contar con un organismo 
completo. Entonces, la clonación se trataría de una técnica importante 
cuando es tratada netamente con fines médicos y terapéuticos.

Violación del derecho a la ignorancia sobre el propio destino: Este 
argumento se refiere al derecho de las personas a vivir sin conocimiento 
previo sobre su destino biológico y cultural. En los clones, este derecho 
podría verse comprometido, ya que nacen con la carga de ser una copia 
exacta de otro individuo, lo que puede afectar su libertad y capacidad 
para construir su identidad propia y vivir sin las expectativas impuestas 
por su condición de clon (Avilés, 2007; Penchaszadeh, 2022).

8. ¿Qué son las células madre?

Las células madre son células con la capacidad de dividirse 
indefinidamente y diferenciarse en diversos tipos de células, 
permitiéndoles regenerar tejidos dañados y restaurar funciones 
corporales. Se clasifican en células madre embrionarias, que pueden 
convertirse en cualquier tipo de célula del cuerpo, y adultas, como las 
mesenquimales, que tienen la capacidad de regeneración limitado, pero 
son muy útiles en medicina regenerativa (A. Tamayo et al., 2021).

9. ¿En qué se relaciona la clonación y las células madre?

La clonación y las células madre se relacionan bajo el contexto de 
la medicina regenerativa y la investigación terapéutica. En el proceso 
de clonación, de forma específica en la transferencia nuclear somática, 
el núcleo de una célula adulta se transfiere a un óvulo sin núcleo para 
generar un embrión. Este proceso se lo realiza con el propósito de crear 
una fuente de células madre pluripotentes cuya capacidad es regenerar 
los tejidos dañados.

La relación entre la clonación y las células madre existe gracias a 
que el embrión producto de la clonación es utilizado como una fuente 
de células madre para el tratamiento de enfermedades; este proceso 
se conoce como clonación terapéutica cuyo fin es cultivar las células 



137

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

obtenidas y generar tejidos sin necesidad de contar con un organismo 
completo. Entonces, la clonación se trataría de una técnica importante 
cuando es tratada netamente con fines médicos y terapéuticos.

10. ¿Cuáles son las implicaciones éticas de la relación entre la 
clonación y las células madre, y de qué manera este procedimiento se 
alinea con los principios del personalismo ontológico: ¿Los favorece 
o los contradice?

La clonación y el uso de células madre, especialmente de tipo 
embrionarias, plantean implicaciones éticas. La obtención de células 
madre embrionarias implica la destrucción de embriones, lo que genera 
un debate sobre el estatus moral de estos y si deben ser considerados 
como personas con derechos desde el momento de la concepción. La 
clonación, tanto en el sentido terapéutico como reproductivo, enfrenta 
críticas éticas por la creación e instrumentalización de los seres humanos 
para fines científicos o reproductivos, cuestionando el respeto por la 
dignidad humana (King & Perrin, 2014).

Desde la perspectiva del personalismo ontológico, que mantiene la 
postura de la dignidad de la persona en el centro de toda consideración 
ética, estas prácticas resultan un problema puesto que el enfoque 
filosófico sostiene que cada ser humano es un fin en sí mismo, desde 
la concepción hasta la muerte natural, y no puede ser tratado como un 
medio para un fin. La clonación reproductiva, es incompatible con esta 
visión, ya que deshumaniza al ser humano comprometiendo su identidad 
personal. De igual manera, el uso de células madre embrionarias se 
contrapone a los principios del personalismo al destruir vidas humanas 
en sus primeras etapas.

A diferencia del uso de células madre adultas o pluripotentes 
inducidas (iPS), que no requieren la destrucción de los embriones, y se 
alinea mayormente con los principios personalistas, permitiendo de esta 
manera apoyar los avances científicos sin comprometer la dignidad del 
ser humano desde su concepción (Hidalgo et al., 2019).



138

BIOÉTICA FÁCIL

11. ¿Qué antropología y qué fuentes respaldan la postura cristiana 
y personalista sobre la clonación humana?

La postura cristiana y personalista sobre la clonación humana se basa 
en la antropología personalista, que defiende la dignidad inviolable de la 
persona humana en todas sus etapas de desarrollo, desde la concepción 
hasta la muerte natural. Este enfoque, que se apoya en las enseñanzas 
de la teología cristiana y en los principios del personalismo ontológico, 
sostiene que cada ser humano es un fin en sí mismo y no un medio 
para alcanzar otros fines, lo que rechaza prácticas como la clonación 
reproductiva y terapéutica que instrumentalizan al ser humano. La 
teología cristiana, particularmente a través del Catecismo de la Iglesia 
Católica y las enseñanzas de San Juan Pablo II, promueve el respeto 
por la vida humana y rechaza la creación de seres humanos clonados, 
tanto con fines reproductivos como terapéuticos, ya que estas prácticas 
violan el principio de dignidad humana. Además, la clonación implica 
la manipulación de la identidad y la autonomía del ser humano, lo que 
contradice el principio de autonomía y respeto que es fundamental en 
el personalismo.

Desde la perspectiva del personalismo ontológico, la clonación, 
al crear seres humanos a partir de material genético sin la posibilidad 
de elegir su destino o su identidad, compromete la autenticidad de la 
persona y su dignidad, tratándola como un objeto de manipulación. 
La destrucción de embriones para obtener células madre embrionarias 
también es rechazada, ya que implica la violación del derecho a la vida 
desde la concepción.



139

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

Sección III: Dilemas sobre el origen de la vida

Estatuto ontológico y moral del embrión

1. ¿Qué es un embrión humano?

Un embrión es un ser en desarrollo que presenta características 
humanas, con un cuerpo y una psicología en formación, y cuya esencia 
está en constante crecimiento y desarrollo. No se considera que exista 
en las primeras semanas después de la fertilización, ya que su formación 
comienza alrededor del día 14 (García, 2008).

2. ¿Qué implica reconocer al embrión humano como persona desde 
una perspectiva antropológica y bioética?

Reconocer al embrión humano como persona desde una perspectiva 
antropológica y bioética implica aceptar que, desde la concepción, posee 
naturaleza humana y un cuerpo en desarrollo que le otorgan un valor 
y lo posiciona como un individuo con derechos, lo que genera debates 
éticos sobre su tratamiento y protección. En esta concepción, el embrión 
no se ve únicamente como una fase inicial del desarrollo, sino como un 
ser con dignidad, lo cual repercute en decisiones relacionadas con su 
manejo, protección y en los límites éticos de prácticas como el aborto, la 
experimentación científica o la manipulación genética. La controversia 
radica en cómo se define a un embrión y cómo dicha definición puede 
influir en la percepción de sus derechos. De este modo, la bioética se 
enfrenta al desafío de establecer principios y límites claros para proteger 
la vida desde sus primeras etapas, considerando al embrión como una 
parte integrante de la humanidad (Kenis et al., 2019).

3. ¿Cuáles son las implicaciones de no reconocer al embrión como 
persona en los contextos de manipulación, uso o eliminación?

No reconocer al embrión como persona tiene implicaciones 
significativas en cuanto a su manipulación, uso o eliminación. Al no 
atribuirle derechos y dignidad, son utilizados como un recurso biológico, 
sin el valor que tendría al ser considerado persona. Esta perspectiva 



140

BIOÉTICA FÁCIL

puede llevar a justificar prácticas como la manipulación genética, la 
investigación con embriones o incluso su destrucción, sin considerar 
los derechos que podrían corresponderle. Percibir al embrión solo 
como una fase inicial del desarrollo humano puede promover enfoques 
que desestimen su proceso hasta convertirse en un ser humano con 
cualidades de autoconciencia y autodeterminación (Kenis et al., 2019)

4. ¿Qué manera se describe el proceso de humanización del embrión 
en el desarrollo biológico?

El proceso de humanización del embrión, desde una perspectiva 
biológica, se entiende como el desarrollo gradual que inicia con la 
concepción y culmina en la formación de un ser humano completo. Tras 
la fecundación del óvulo, el embrión, en su etapa de cigoto, comienza 
un crecimiento. Aunque al principio no presenta características 
humanas definidas, sigue un proceso de transformación que se hace 
más evidente con el tiempo. El embrión se considera “alguien” desde 
el momento de la fecundación porque pertenece a la especie humana 
y su desarrollo sigue un curso natural hacia la madurez, sin cambios 
bruscos, avanzando hacia la etapa adulta. Además, el embrión tiene una 
“presencia corporal” en desarrollo que requiere ser reconocida. Desde 
un enfoque antropológico, se sostiene que el embrión posee “naturaleza 
humana” desde su inicio y, por ello, debe ser reconocido como un ser 
humano con derechos, dado su potencial de llegar a ser un individuo 
consciente, pensante e inteligente (García, 2008).

5. ¿Cómo justifica la antropología que el embrión sea considerado 
un ser humano desde su concepción?

La antropología sostiene que el embrión debe ser reconocido como 
ser humano desde la concepción, ya que, a partir de la fecundación, 
adquiere la naturaleza humana. No es solo un conjunto de células, sino 
un organismo humano con una identidad biológica que se mantiene 
constante durante todo su desarrollo, sin transformaciones abruptas 
o cambios de especie, lo que confirma que es el mismo ser desde la 
concepción hasta su madurez. Aunque no manifiesta de inmediato 
capacidades como la racionalidad, el embrión posee el potencial para 



141

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

desarrollarlas, lo que lleva a reconocer su presencia corporal humana. 
Por ello, se le considera alguien desde el inicio, ya que tiene la capacidad 
de crecer y formar una identidad humana. Como un cuerpo unido a un 
espíritu o un espíritu con cuerpo, la integración de materia y espíritu 
refuerza su condición de ser humano desde el comienzo de su existencia 
(García, 2008).

6. ¿Cuáles son los aspectos éticos relativos al embrión humano?

Existen varios principios que rigen los principios éticos del 
embrión humano entre los cuales están el principio de unitotalidad, 
indisponibilidad, de inviolabilidad, de solidaridad y de terapeuticidad.

a) Principio de unitotalidad: Se define como la inseparabilidad del 
cuerpo de su espíritu en cualquier etapa de su formación de tal 
manera que un embrión debe ser tratado como una persona y no 
como un objeto. En tal virtud se manifiesta que los seres constituyen 
un cuerpo como principio de eticidad.

b) Principio de indisponibilidad: Se define que las personas o 
embriones no pueden ser tratados como medios para obtener 
algún tipo de beneficio ya que tienen valor propio el cual debe ser 
respetado. Es así como nadie puede tener ningún tipo de poder 
sobre el embrión y por tanto no puede ser utilizado como un objeto 
al cual se pueda dañar o poner en riesgo su vida, a menos que sea 
por su propio bienestar.

c) Principio de inviolabilidad: Se define como un principio en 
conjunto con el de indisponibilidad el cual prohíbe que toda forma 
de vida e incluso los embriones sufran algún tipo de riesgo o lesiones 
que atenten en contra de su vida.

d) Principio de solidaridad: Se define como el sentimiento de 
reconocimiento de otro embrión sin importar las condiciones de 
vulnerabilidad o debilidad, por ende, siempre se debe proteger la 
vida humana.



142

BIOÉTICA FÁCIL

e) Principio de terapeuticidad: Se definen como todos los actos 
realizados por el personal de salud los cuales deben estar orientados 
a garantizar estar al servicio de la salud del embrión ya sea desde 
actos profilácticos, diagnósticos o con fines curativos.

7. ¿Cuáles son las normas éticas aplicadas al embrión?

a) Mandamiento de “no matar”: Norma que se aplica al embrión, 
ya que toda acción que voluntariamente termine con la vida del 
embrión se considera inmoral.

b) Prohibición de acciones riesgosas: Las técnicas utilizadas para 
diagnosticar al embrión (diagnosis prenatal) deben ser analizadas 
cuidadosamente, pues si conllevan riesgos elevados para su vida o 
integridad y no generan beneficios directos para el embrión, no 
están justificadas. Se justifica únicamente cuando las prácticas son 
realizadas en beneficio de la vida humana.

c) Manipulaciones terapéuticas y experimentales: El principio de 
indisponibilidad prohíbe manipular al embrión si esto implica 
tratarlo como un objeto o como medio para fines ajenos a su propio 
bienestar. Las intervenciones solo son éticamente válidas si buscan 
el bienestar del embrión.

d) Prohibición del comercio de embriones: Se considera una 
violación a la dignidad del embrión tratarlo como un objeto de 
compra y venta, reduciéndolo a un bien comercial.

e) Selección y destino de embriones: La selección de embriones con 
fines de trasplante resulta muy complejo, ya que algunos embriones 
tienden a ser son considerados mejores que otros, lo que vulnera la 
dignidad del embrión.

f) Crioconservación: La suspensión del ciclo del embrión (al 
congelarlo) es vista como una instrumentalización, un abuso ético, 
pues es tratado como un recurso que podría ser utilizado en un 
futuro.

g) Suerte de los embriones sobrantes: Existe la preocupación sobre 
qué hacer con aquellos embriones que no fueron utilizados tras 
procedimientos como la fecundación asistida. Varias fuentes 



143

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

afirman que la mejor alternativa es la destrucción de estos 
embriones, pero bajo esta decisión se plantean varios dilemas como 
¿Quién decide en su vida?, ¿Esta práctica se considera ética? Otra 
alternativa sugerida es el embarazo o maternidad subrogada en 
donde las mujeres aceptan ser parte del proceso de llevar y dar a luz 
a un bebe para después entregarlo a una pareja, este procedimiento 
se consideraría una solución insuficiente puesto que se vería como 
una actividad con fines adoptivos.

8. ¿Se mantiene la dignidad humana al experimentar con embriones?

La experimentación con embriones se trata de un dilema ético que 
gira en torno a la dignidad humana, ya que este principio exige que toda 
vida, desde su concepción, debe ser tratada con respeto y bajo ninguna 
situación debe ser objeto de instrumentalización. La dignidad humana 
manifiesta que el embrión no debe ser utilizado como un medio para 
alcanzar fines científicos, sino valorado como un fin en sí mismo. Así, la 
investigación que no tenga como propósito el bienestar del embrión se 
considera como una violación a su dignidad, al reducirlo a un objeto de 
estudio. Aunque existan argumentos que destaquen los beneficios para 
la humanidad de la experimentación con embriones, aún prevalece la 
postura bioética en donde toda vida humana, incluso en sus primeras 
etapas, merece ser protegida de manipulaciones que no le beneficien 
directamente (Lanzarote, 2006).

9. ¿Qué antropología y qué fuentes respaldan la postura cristiana 
y personalista sobre el estatuto ontológico y moral del embrión 
humano?

La postura cristiana y personalista sobre el embrión humano se basa 
en la antropología personalista, que defiende la dignidad inviolable 
de la persona humana desde la concepción. El Catecismo de la Iglesia 
Católica respalda esta visión, reconociendo al embrión como un ser 
humano con derechos y dignidad desde su fecundación. Según este 
enfoque, el embrión no debe ser manipulado, instrumentalizado o 
destruido, ya que es un fin en sí mismo, no un medio para otros fines. 
Los principios de indisponibilidad e inviolabilidad subrayan que la vida 



144

BIOÉTICA FÁCIL

del embrión debe ser protegida en todas sus etapas. En resumen, tanto 
la antropología personalista como la teología cristiana sostienen que el 
embrión humano debe ser tratado con el mismo respeto y dignidad que 
cualquier otra persona (Valenzuela, 2005).

Reproducción asistida

1. 	 ¿Cómo influye la dimensión teológica de la paternidad en la 
bioética de la reproducción asistida?

La dimensión teológica de la paternidad impacta en la bioética de la 
reproducción asistida al vincular el acto de generar vida con la relación 
entre la criatura y su Creador. Bajo esta perspectiva, la paternidad va 
más allá de un proceso biológico y se entiende como la participación 
en el acto creador de Dios. Así, ser padre y madre implica reconocer la 
dignidad de la vida humana desde su concepción, reflejando la imagen 
de Dios en cada nuevo ser. En el contexto de la reproducción asistida, 
este enfoque sugiere que la procreación no debe verse solo como un 
procedimiento técnico, sino como un acto que respete la integridad de 
la persona humana y su dimensión espiritual (García, 2008).

2. ¿Cómo se relaciona el concepto de “don” en la paternidad con la 
bioética de la creación de vida?

El concepto de don en la paternidad se conecta con la bioética 
de la creación de vida al concebir la procreación como un acto de 
responsabilidad y entrega que va más allá de lo biológico. Ser padre implica 
formar parte del acto creador divino, lo que implica un compromiso 
ético de reconocer y respetar la dignidad del ser que se genera. Así, en el 
ámbito de la reproducción asistida, la bioética sugiere que estas prácticas 
deben considerar las dimensiones espiritual y moral de la procreación, 
asegurando que el acto de dar vida conserve su carácter de don y no se 
transforme en un simple procedimiento técnico o utilitario (García, 
2008).



145

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

3. ¿Cuál es el concepto de reproducción asistida?

De Wert et al. (2021) la reproducción asistida es un conjunto de 
técnicas médicas diseñadas para ayudar a parejas con dificultades para 
concebir, permitiéndoles lograr un embarazo. Estas técnicas, que 
incluyen la inseminación artificial, la fecundación in vitro (FIV) y la 
inyección intracitoplasmática de espermatozoides (ICSI), intervienen en 
diferentes etapas del proceso reproductivo para facilitar la fecundación y 
el desarrollo embrionario. La elección de la técnica depende de las causas 
específicas de la infertilidad y de las características de cada caso.

4. ¿Cuáles son los aspectos médicos científicos de la reproducción 
asistida?

Uno de los principales problemas que afectan a las parejas es el tema 
de la esterilidad entendido como la incapacidad que tiene una persona 
por tener un embarazo luego de haber consumado el acto sexual. Según 
datos estadísticos se menciona que el 12.13% de los países occidentales 
experimenta este problema en donde el 30% de los casos son de origen 
masculino, el 20% de origen femenino y el porcentaje restante se 
comparten las causas (J. Bermúdez & Cóndor, 2023; García, 2008).

Múltiples son las razones por las cuales se produce la esterilidad 
entre ellos se destaca factores biológicos concernientes a la edad de la 
mujer, aumento de enfermedades de trasmisión sexual e infecciones en 
el área pélvica. Por otra parte, el estrés también influye en la esterilidad ya 
que las conexiones de los centros cerebrales superiores y el hipotálamo 
impide la liberación de la hormona Gn R.H que afecta al mecanismo 
ovulatorio. Otra causa puede ser la endometriosis que causa la ausencia 
del moco cervical y finalmente el 28% de los casos de esterilidad se deben 
a causas no especificadas (J. Bermúdez & Cóndor, 2023; García, 2008).



146

BIOÉTICA FÁCIL

5. ¿Cuáles son las principales técnicas de reproducción asistida y 
cómo se aplican en diferentes contextos médicos?

Las Técnicas de reproducción asistida (TRA) comprenden varios 
métodos avanzados para ayudar a las parejas a concebir. Entre las técnicas 
más comunes se encuentran:

• Fertilización In Vitro (FIV): Consiste en sacar óvulos de los ovarios 
de una mujer, que luego se fertilizan con esperma en un laboratorio. 
Los embriones que se generan se cultivan durante algunos días antes 
de ser transferidos al útero de la mujer. La FIV es especialmente 
útil para mujeres con obstrucción de las trompas de Falopio o para 
hombres con baja calidad de esperma.

• Inyección intracitoplasmática de espermatozoides (ICSI): Similar 
a la FIV, pero con una diferencia clave: un solo espermatozoide se 
inyecta directamente en un óvulo para fertilizarlo. Esta técnica es útil 
en casos de infertilidad masculina severa.

• Inseminación artificial (IA): Esta técnica consiste en poner esperma 
directamente en el útero, el cuello uterino o las trompas de Falopio 
de una mujer durante su ovulación. IA es a menudo utilizada cuando 
hay problemas con la calidad del esperma o problemas cervicales.

• Crio-preservación de óvulos y embriones: Los óvulos o embriones 
se congelan para su uso futuro. Esto es útil para mujeres que 
desean retrasar la maternidad por razones médicas o personales, o 
para preservar la fertilidad antes de tratamientos médicos como la 
quimioterapia.

• Donación de óvulos y espermatozoides: En casos donde una pareja 
no puede utilizar sus propios óvulos o esperma, se pueden utilizar 
gametos donados. Esto es común en mujeres con baja reserva ovárica 
o en hombres con azoospermia.

• Transferencia de embriones congelados (FET): Los embriones 
previamente crio-preservados se descongelan y se transfieren al 
útero. Esta técnica permite múltiples intentos de embarazo a partir 
de una única estimulación ovárica.



147

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

• Maternidad subrogada: Implica que una mujer lleva y da a luz a 
un bebé para otra persona o pareja. Se emplea cuando una mujer no 
puede completar un embarazo debido a razones médicas (Burgio et 
al., 2022).

6. ¿Cuáles son los aspectos éticos que influyen en la reproducción 
asistida?

Los aspectos éticos que influyen en la reproducción asistida 
son diversos. Una característica fundamental es el consentimiento 
informado, que exige que los pacientes comprendan completamente 
las opciones médicas, incluidos los riesgos, beneficios y alternativas 
disponibles, para tomar una decisión voluntaria y autónoma. Además, 
la equidad en el acceso a estos tratamientos es primordial, asegurando 
que no existan disparidades basadas en raza, etnia, género o estructura 
familiar. La confidencialidad y la divulgación completa de la información 
relevante específica del centro de tratamiento también son esenciales 
(Chatzinikolaou, 2010). Otros aspectos incluyen la dignidad humana 
y los derechos del embrión, cuestionando cuándo comienza la vida y 
qué derechos se le otorgan. La manipulación genética y la selección de 
características plantean preocupaciones sobre prácticas eugenésicas y 
desigualdades sociales. Asimismo, se evalúa el impacto en la estructura 
familiar, como en la maternidad subrogada y el uso de donantes, 
creando complejas relaciones genéticas y legales (Ethics Committee of 
the American Society for Reproductive Medicine, 2023).

7. ¿Qué principios antropológicos subyacen en la bioética de la 
procreación asistida?

Desde una perspectiva antropológica, la dualidad entre paternidad 
y maternidad enfrenta desafíos bioéticos al considerar sus roles y 
complementariedad en la procreación. La maternidad suele estar 
vinculada a un lazo físico y emocional con el hijo, mientras que la 
paternidad, al no estar asociada a la experiencia corporal directa, tiende 
a generar diferencias en la conexión con el hijo y en la distribución de 
responsabilidades. Un desafío importante es equilibrar estas diferencias 
sin reducir la paternidad y la maternidad a meras funciones biológicas o 



148

BIOÉTICA FÁCIL

constructos culturales, especialmente en el contexto de la reproducción 
asistida. Además, es necesario garantizar que el deseo de tener hijos no 
se transforme en un acto puramente técnico, preservando su dimensión 
ética y espiritual (García, 2008).

8. ¿Cuáles son los derechos del embrión con relación a la suerte de 
los embriones?

Los derechos del embrión, en relación con la “suerte de los embriones”, 
han sido objeto de debate en los campos de la Bioética, el derecho y la 
filosofía. Desde una perspectiva que respeta la dignidad a la vida humana, 
se consideran varios derechos del embrión, independientemente de su 
etapa de desarrollo.

a) Derecho a la vida: Se trata de uno de los más defendidos. Este 
derecho implica que el embrión, como una forma de vida humana, 
debe ser protegido contra cualquier acción que termine con su 
existencia. Al hablar de las técnicas de reproducción asistida, 
como la fecundación in vitro, donde muchos embriones no son 
implantados y terminan siendo descartados o congelados el derecho 
a la vida se violenta puesto que no se está respetando su dignidad 
humana y son tratados como objetos.

b) Derecho a la integridad física: Conlleva la prohibición de 
manipular o utilizar al embrión para fines experimentales o 
científicos que no estén orientados a su propio beneficio. Es así 
como, cualquier intervención en la vida del embrión debe estar 
justificada éticamente y orientada a su bienestar, no a objetivos 
externos que lo deshumanicen.

c) Derecho a ser tratado con dignidad y respeto: Este derecho se 
vulnera cuando el embrión es reducido a un objeto de descarte 
o cuando entre todos se selecciona a algunos basándose en 
características deseables, como ocurre en casos de fecundación 
asistida.



149

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

La congelación o eliminación de los embriones se ve como una 
práctica que vulnera los derechos del embrión, pues los coloca en un 
estado de incertidumbre sobre su destino. Diversas posiciones éticas 
sugieren que debe asegurarse un trato adecuado y respetuoso a estos 
seres, ya sea mediante su adopción embrionaria o implantación, evitando 
su destrucción arbitraria o indefinida crioconservación.

9. ¿Qué postura adopta el personalismo ontológico con respecto a la 
reproducción asistida?

El personalismo ontológico establece que el embrión humano, desde 
el instante de la fecundación, debe ser tratado como un ser humano 
pleno, con dignidad y derechos propios. Cuando se trata el tema de la 
reproducción asistida esta postura crítica varios aspectos:

a) Protección de la vida desde la concepción: El personalismo 
ontológico afirma que el embrión humano tiene el mismo valor 
que una persona adulta, y su vida debe ser protegida en todas sus 
fases. Por tanto, las técnicas de reproducción asistida que implican 
la creación de múltiples embriones y la consecuente selección, 
congelación o descarte de los que no son utilizados, se consideran 
éticamente inaceptables. Para esta corriente, la práctica de destruir 
o crio-conservar embriones atenta contra la dignidad de estos seres 
humanos.

b) El rechazo a la instrumentalización del embrión: El personalismo 
ontológico rechaza cualquier forma de instrumentalización de 
la vida humana, incluida la creación de embriones con fines 
experimentales o comerciales. En la reproducción asistida, el hecho 
de que muchos embriones sean seleccionados o manipulados (por 
ejemplo, mediante diagnóstico genético preimplantacional) se 
percibe como un acto de deshumanización que trata al embrión 
como un objeto manipulable y no como un ser humano con 
derechos (Olivo et al., 2016).

c) Cuestionamiento sobre la fecundación artificial heteróloga y el 
uso de donantes: El personalismo ontológico se opone, a prácticas 
de reproducción asistida que implican la intervención de terceros, 
como la donación de óvulos o esperma, argumentando que estas 



150

BIOÉTICA FÁCIL

técnicas se imponen ante la relación natural entre la procreación y 
la unión conyugal. En base a la corriente personalista ontológica, la 
procreación humana debería estar fundamentada en las relaciones 
personales entre los progenitores y no a través de medios técnicos 
con la participación de personas externas a la pareja (Aramani, 
2007).

10. ¿QUé antropología y qué fuentes respaldan la postura cristiana 
y personalista sobre la reproducción asistida?

La postura cristiana y personalista sobre la reproducción asistida 
se fundamenta en la antropología personalista, que defiende la 
dignidad inviolable del ser humano desde la concepción y rechaza 
la instrumentalización de la vida humana. Desde esta perspectiva, la 
paternidad y la maternidad se entienden no solo como actos biológicos, 
sino como participaciones en el acto creador de Dios, lo que implica 
un profundo respeto por la vida humana en todas sus etapas, incluida 
la del embrión. El personalismo ontológico, respaldado por la teología 
cristiana, subraya que el embrión, desde la fecundación, debe ser tratado 
como un ser humano pleno, con dignidad y derechos propios. En este 
marco, las técnicas de reproducción asistida que implican la creación, 
selección, congelación o descarte de embriones no utilizados son vistas 
como moralmente inaceptables, ya que atentan contra la dignidad 
del embrión, tratándolo como un objeto manipulable y no como una 
persona con derechos concebido desde el pensamiento y el amor.

El rechazo a la instrumentalización del embrión es clave en la postura 
personalista, que también cuestiona el uso de donantes de óvulos 
o esperma en la reproducción asistida, ya que estos procedimientos 
despersonalizan la procreación al desvincularla de la relación conyugal. 
Según esta visión, la procreación humana debe estar fundamentada 
en la unión personal y conyugal, no en intervenciones tecnológicas 
externas. Por lo tanto, el personalismo ontológico y la teología cristiana 
apoyan una postura ética que resalta el respeto absoluto por la vida 
humana, desde la concepción hasta la muerte, y rechaza cualquier 
práctica de reproducción asistida que implique la manipulación o 
instrumentalización del embrión.



151

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

Aborto

1. ¿Qué es el aborto?

En el instante de la fecundación, el feto debe ser tratado como un 
ser humano pleno, con dignidad y derechos propios. Cuando se trata 
el tema de la reproducción asistida esta postura crítica varios aspectos:

a) Protección de la vida desde la concepción: El personalismo 
ontológico afirma que el embrión humano tiene el mismo valor 
que una persona adulta, y su vida debe ser protegida en todas sus 
fases. Por tanto, las técnicas de reproducción asistida que implican 
la creación de múltiples embriones y la consecuente selección, 
congelación o descarte de los que no son utilizados, se consideran 
éticamente inaceptables. Para esta corriente, la práctica de destruir 
o crioconservar embriones atenta contra la dignidad de estos seres 
humanos (Aramani, 2007; Olivo et al., 2016).

b) El rechazo a la instrumentalización del embrión: El personalismo 
ontológico rechaza cualquier forma de instrumentalización de 
la vida humana, incluida la creación de embriones con fines 
experimentales o comerciales. En la reproducción asistida, el hecho 
de que muchos embriones sean seleccionados o manipulados (por 
ejemplo, mediante diagnóstico genético preimplantacional) se 
percibe como un acto de deshumanización que trata al embrión 
como un objeto manipulable y no como un ser humano con 
derechos (Aramani, 2007; Olivo et al., 2016).

c) Cuestionamiento sobre la fecundación artificial heteróloga y el 
uso de donantes: El personalismo ontológico se opone, a prácticas 
de reproducción asistida que implican la intervención de terceros, 
como la donación de óvulos o esperma, argumentando que estas 
técnicas se imponen ante la relación natural entre la procreación y 
la unión conyugal. En base a la corriente personalista ontológica, la 
procreación humana debería estar fundamentada en las relaciones 
personales entre los progenitores y no a través de medios técnicos 
con la participación de personas externas a la pareja.



152

BIOÉTICA FÁCIL

El aborto es un procedimiento médico que finaliza un embarazo 
antes de que el feto pueda sobrevivir fuera del útero. Puede realizarse 
mediante métodos farmacológicos o quirúrgicos, dependiendo de la 
etapa del embarazo y las circunstancias médicas. El acceso al aborto 
puede variar significativamente según las leyes y regulaciones de cada 
país, y está influenciado por factores socioeconómicos, culturales y de 
salud. En ciertos casos, el aborto es requerido para resguardar la salud 
o la vida de la madre, mientras que, en otros, puede ser una decisión 
personal basada en motivos económicos, sociales o de planificación 
familiar (Watson, 2022).

2. ¿Cuáles son las implicaciones éticas del aborto en diferentes 
etapas del desarrollo fetal?

Las implicaciones éticas del aborto varían considerablemente según 
las diferentes etapas del desarrollo fetal. En las primeras etapas, cuando 
el feto es un embrión y aún no ha desarrollado la capacidad de sentir, 
los debates éticos se enfocan principalmente en los derechos de la 
mujer sobre su propio cuerpo y su autonomía para tomar decisiones 
reproductivas. Sin embargo, a medida que el feto avanza en su desarrollo, 
especialmente cuando alcanza la viabilidad, el punto en el que podría 
sobrevivir fuera del útero, las consideraciones éticas se vuelven más 
complejas. La capacidad del feto para experimentar sensaciones, como el 
dolor, y su potencialidad para desarrollarse como una persona completa, 
son factores que aumentan las preocupaciones éticas sobre el acto de 
abortar en etapas más avanzadas del embarazo. Las consideraciones 
éticas están afectadas por aspectos como la salud de la mujer, la 
existencia de problemas médicos en el feto y las condiciones sociales del 
embarazo, como en situaciones de violación o peligro para la vida de la 
mujer (Svenaeus, 2018). Tal como señala Abel (2008), “el aborto, en su 
contexto ético, debe considerar tanto la autonomía de la mujer como los 
derechos del feto en su desarrollo”. Además, se debe considerar que “la 
capacidad del feto para sentir dolor plantea cuestiones éticas adicionales, 
especialmente en las etapas finales del embarazo” (Bermúdez & Cóndor, 
2023).



153

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

3. ¿Cuál es la percepción del aborto desde la corriente ontológica-
personalista?

La corriente ontológica-personalista sostiene que todo ser humano 
es persona desde la concepción, y su dignidad no depende de factores 
como la conciencia, autonomía o desarrollo físico, sino de su propia 
naturaleza. Según esta perspectiva, el embrión o feto no es un ser en 
potencia, sino un ser humano en proceso de desarrollo, con una dignidad 
inherente. Por lo tanto, el aborto se considera un acto que vulnera el 
derecho a la vida de una persona inocente. En esta visión, el derecho 
a la vida es innegociable, lo que excluye cualquier justificación para el 
aborto (García, 2008). Tal como afirma el American Association of Pro-
Life Obstetricians and Gynecologists (2023), “la dignidad de la persona 
humana es inherente desde la concepción, lo que implica que el aborto 
es un atentado contra un derecho fundamental”.

4. ¿Cuáles son las implicaciones éticas del aborto?

Las implicaciones éticas del aborto involucran un conflicto entre 
principios fundamentales como la autonomía de la mujer, el derecho 
a la vida del feto, el principio de no maleficencia y el de justicia. En el 
ámbito bioético, el aborto plantea un dilema entre el derecho de la mujer 
a decidir sobre su cuerpo y la protección del derecho a la vida del feto 
(Ponce et al., 2022).

El derecho a la vida del feto se sostiene en la creencia de que la vida 
humana comienza desde la concepción, lo que convierte al aborto en un 
acto moralmente incorrecto, al considerarlo una violación del derecho 
del feto a vivir. Desde la perspectiva del personalismo ontológico, el 
aborto es inaceptable porque se entiende que la dignidad del ser humano 
comienza en la concepción y debe ser respetada en todas las etapas de 
su desarrollo. Sin embargo, el principio de autonomía defiende que la 
mujer tiene el derecho a tomar decisiones informadas sobre su propio 
cuerpo, incluido el derecho a interrumpir un embarazo no deseado. Este 
derecho es especialmente relevante cuando el embarazo representa un 



154

BIOÉTICA FÁCIL

riesgo para la salud física o mental de la mujer, o cuando el embarazo 
es producto de una violación (Parra & Ávila, 2012). Como argumenta 
Abel (2008), “el derecho a la autonomía de la mujer se enfrenta al derecho 
del feto, creando una tensión ética fundamental en torno a la validez de 
los derechos individuales frente a los derechos colectivos”.

El principio de no maleficencia también juega un papel crucial, 
ya que se enfoca en evitar el daño. En contextos donde el aborto es 
penalizado o severamente restringido, las mujeres a menudo recurren 
a procedimientos clandestinos e inseguros que conllevan altos riesgos 
para su salud, incluyendo complicaciones graves y la muerte. Este 
panorama plantea una cuestión ética central: la criminalización del 
aborto realmente protege la vida, o, por el contrario, incrementa el daño 
y la mortalidad al forzar a las mujeres a acceder a prácticas peligrosas. 

5. ¿Cuál es la perspectiva de aborto desde la visión ética médica?

La perspectiva del aborto desde la ética médica aborda el conflicto 
entre el derecho de la mujer a decidir sobre su propio cuerpo y los 
derechos del feto o embrión humano. Desde el punto de vista ético, el 
aborto a demanda, que implica la interrupción voluntaria del embarazo 
sin razones médicas justificadas, se considera inaceptable. En esta postura 
se pone énfasis en la necesidad de considerar el feto como un ser con 
derechos inherentes, lo que hace que la decisión de abortar no pueda ser 
simplemente una cuestión de autonomía corporal de la mujer. 

Sin embargo, la ética médica en ocasiones tiende a presentar cierta 
flexibilidad en casos de abortos terapéuticos en donde la vida de la madre 
está en peligro y se busca salvarla. En estos casos, se evalúa la gravedad de 
la situación y se toma una decisión en función de la supervivencia de la 
madre, reflejando un pensamiento más compasivo. Aunque estos casos 
son poco frecuentes, la ética médica exige prudencia y responsabilidad 
en las decisiones clínicas, diferenciándolos claramente de los abortos por 
razones eugenésicas o por anomalías fetales. En tal virtud, la ética médica 
rechaza el aborto a demanda por razones no médicas, pero acepta el 
aborto terapéutico cuando la vida de la madre corre peligro (Abel, 2008).



155

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

6. ¿Al practicar un aborto se mantiene la dignidad de la persona 
enfocándose en los derechos humanos?

Desde la perspectiva de los derechos humanos y la autonomía 
personal, la dignidad de la persona se traduce en la capacidad que posee un 
individuo para tomar decisiones sobre su vida, su cuerpo y su bienestar, 
sin interferencias del Estado o de terceros. El derecho a la autonomía 
reproductiva, que incluye la opción de interrumpir un embarazo, es 
visto como una extensión de este principio. Entonces, el aborto, cuando 
es una elección personal informada, respeta la dignidad de la mujer al 
permitirle ejercer control sobre su salud, futuro y su proyecto de vida 
(Aramani, 2007; Castillo, 2020).

Organismos internacionales como las Naciones Unidas y la 
Organización Mundial de la Salud han establecido que el acceso a 
servicios de salud reproductiva, incluido el aborto seguro, forman 
parte de los derechos humanos. Estas organizaciones consideran 
que la negación del aborto, o las restricciones que impiden su acceso, 
viola los derechos de las mujeres, afectando su dignidad al forzarlas a 
llevar adelante un embarazo no deseado, que en muchos de los casos 
compromete su bienestar físico, emocional y socioeconómico.

La autonomía personal, es uno de los principios importantes en la 
ética médica que refuerza el control de las personas sobre sus decisiones 
en temas de salud. Esto incluye la capacidad de decidir si continuar o no 
con un embarazo, basándose en el autoanálisis de las circunstancias y su 
futuro. Forzar a una mujer a continuar un embarazo contra su voluntad 
puede ser visto como una forma de vulneración de su dignidad, ya que 
le niega la libertad de decidir sobre una de las decisiones más íntimas y 
personales de su vida.

7. ¿Qué antropología y qué fuentes respaldan la postura cristiana y 
personalista sobre el aborto?

La postura cristiana y personalista sobre el aborto se basa en la 
antropología personalista, que defiende la dignidad humana desde 
la concepción, considerando al embrión como una persona con 
derechos inherentes. Esta visión está respaldada por la teología cristiana, 



156

BIOÉTICA FÁCIL

especialmente en el Catecismo de la Iglesia Católica, que rechaza el 
aborto, considerándolo una violación del derecho fundamental a la vida. 
Según el personalismo ontológico, el derecho a la vida es innegociable, y 
el aborto es moralmente inaceptable, ya que destruye a un ser humano 
inocente. La postura personalista puede admitir el aborto solo en casos 
excepcionales, como cuando la vida de la madre está en peligro, pero 
rechaza cualquier justificación en otros contextos (Kenis et al., 2019).

Sección IV: Dilemas sobre el final de la vida

Trasplante de órganos y muerte cerebral

1. ¿Qué es el trasplante de órganos?

En medicina el término trasplante se define como el proceso de 
trasladar material celular de un cuerpo a otro con el propósito de que 
cumpla las funciones vitales del individuo. Al ejecutar este procedimiento 
se producen dos problemas de tipo técnico e inmunológicos.

a) Problemas técnicos: Se trata en función del tipo de tejido a 
trasplantar, por ejemplo: no son las mismas condiciones el contar 
con tejidos de apoyo o de protección como los trasplantes de piel 
o córnea; en cambio, en aquellos casos en los cuales los tejidos 
deben mantener su funcionalidad vital es decir para conservar sus 
funciones biológicas se requieren de atenciones particulares de 
mantenimiento como el caso de nutrición mediante conexiones 
vásculo-nerviosas (García, 2008).

b) Problemas inmunológicos: Este tipo de problemas se trata en 
función del tipo de trasplante como pueden ser autólogos, isologos, 
homólogos, heterólogos. En el caso de los trasplantes heterólogos 
existe una alta probabilidad de rechazo debido a que los órganos 
o tejidos provienen de individuos de especies diferentes, por 
tanto, la incompatibilidad se produce debido a la diferencia en la 
constitución genética.



157

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

Particularmente, cuando se ejecuta un trasplante la persona que lo 
recibe reacciona de forma adversa cuan mayor sea la diferencia genética 
entre el donante y el receptor. Además, influye la edad en la cual se ejecute 
el trasplante ya que cuerpos jóvenes tienen mayor índice de aceptación 
que aquellos en edades superiores (García, 2008).

Es importante destacar que no todos los problemas asociados a un 
trasplante se deben al propio procedimiento. En algunas ocasiones, el 
cuerpo del receptor reacciona de manera adversa, generando respuestas 
inmunológicas. Las células encargadas de reconocer tejidos extraños 
pueden identificar el órgano trasplantado como una amenaza y 
desencadenar su rechazo.

2. ¿Cuál es la perspectiva de la religión sobre el concepto de 
trasplantes de órganos?

La perspectiva religiosa sobre el concepto de trasplantes de órganos 
varía entre diferentes creencias, pero en términos generales, muchas 
religiones han llegado a aceptar esta práctica bajo ciertos lineamientos 
éticos y morales. En el islam, por ejemplo, aunque la donación de 
órganos ha sido un tema controvertido, los estudios muestran que tanto 
los juristas suníes como los chiíes han permitido la donación de órganos 
bajo condiciones específicas. Estos incluyen que la donación debe ser 
para salvar vidas, que se debe obtener el consentimiento del donante 
o de su familia, y que la determinación de la muerte debe ser clara y 
precisa. Sin embargo, persisten algunas discrepancias, especialmente en 
torno a la determinación de la muerte cerebral y la integridad del cuerpo 
(Ali et al., 2020).

3. ¿Cuáles son las principales barreras culturales y religiosas para la 
donación de órganos en diferentes sociedades?

Las principales barreras culturales y religiosas para la donación de 
órganos varían entre las diferentes religiones y culturas. En el judaísmo, 
a pesar de que el concepto de “pikuach nefesh” (salvar una vida) es 
fundamental y puede superar otras leyes religiosas, la preservación de la 
integridad del cuerpo después de la muerte es una fuerte consideración 



158

BIOÉTICA FÁCIL

que puede limitar las donaciones. En el hinduismo, aunque la donación 
es vista como un acto virtuoso, la creencia en el karma y la reencarnación 
puede disuadir a algunos, ya que tanto el buen como el mal karma 
pueden ser transferidos (Doerry et al., 2022).

En el cristianismo, aunque muchas denominaciones ven la donación 
de órganos como un acto de altruismo, hay debates sobre el concepto 
de muerte cerebral y la necesidad de mantener la dignidad y el respeto 
hacia el cuerpo fallecido. Por tal razón, la falta de información precisa y 
los malentendidos sobre las enseñanzas religiosas pueden aumentar la 
reticencia a la donación de órganos en todas estas comunidades (Doerry 
et al., 2022).

4. ¿Cuál son los principios éticos de los trasplantes de órganos?

En el contexto de los trasplantes de órganos, se deben considerar 
ciertos principios éticos fundamentales para evitar la deshumanización 
de los procedimientos médicos. Estos principios son:

Principio de la defensa de la vida

La vida humana es un valor fundamental, ya que, sin un cuerpo físico, 
la persona no puede existir ni manifestarse. Este principio sostiene que el 
ser humano debe ser siempre un fin y no un medio, lo que significa que 
su dignidad, derechos y bienestar no deben ser utilizados para alcanzar 
los fines de otras personas o instituciones. En el caso de los trasplantes 
de órganos, esto implica que no es ético sacrificar deliberadamente la 
vida de una persona para salvar la vida de otra o mejorar su bienestar. 
Esta visión está alineada con el personalismo ontológico, que rechaza la 
instrumentalización del ser humano en beneficio de otros.

Principio de la defensa personal

Aunque los trasplantes de órganos comunes, como los de riñón o 
corazón, son generalmente aceptados, el trasplante de órganos genitales 
plantea un dilema moral. En estos casos, no se considera ético realizar 
la intervención si el objetivo no es salvar la vida del receptor, sino 



159

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

simplemente realizar un procedimiento estético. El trasplante genital 
solo podría considerarse ético si el receptor ha sufrido un accidente que 
haga necesario el trasplante, pero no en términos de mejorar su fertilidad.

Principio del consentimiento informado

El consentimiento informado es esencial en los trasplantes de órganos. 
En el caso de un donante vivo, este debe estar plenamente consciente 
de los riesgos, consecuencias y complicaciones de la donación, así como 
de los posibles efectos secundarios del trasplante para el receptor. En el 
caso de un donante fallecido, no es posible obtener su consentimiento 
directo, por lo que intervienen las leyes para autorizar el uso de su 
cuerpo, siempre que se respete su voluntad expresada en vida. Sin 
embargo, existe un conflicto cuando los familiares se niegan a autorizar 
el trasplante, lo que plantea un dilema ético sobre la disposición del 
cuerpo y los derechos del difunto.

Principio de justicia

Al realizar un trasplante, los médicos deben seleccionar 
cuidadosamente a los candidatos. Debido a la alta demanda de órganos, 
es necesario priorizar a los pacientes con mayor probabilidad de 
supervivencia. Este principio exige que la selección de los receptores 
se base no solo en la urgencia médica, sino también en otros factores, 
como el comportamiento pasado del paciente y su contribución a la 
enfermedad que requiere el trasplante. El criterio de utilidad y equidad 
debe guiar la decisión para garantizar que los órganos se distribuyan de 
manera justa y eficiente (Fritos, 2015; Pérez, 2016).

5. ¿Cuál es la postura de la corriente ontológica-personalista 
respecto a los trasplantes de órganos?

La corriente ontológica-personalista considera que los trasplantes de 
órganos son moralmente aceptables siempre que se respete la dignidad 
humana tanto del donante como del receptor. Desde este enfoque, la 
donación de órganos es valorada como un acto de altruismo y solidaridad, 
siempre que sea voluntaria y no comprometa la vida del donante. 



160

BIOÉTICA FÁCIL

En el caso de donantes fallecidos, se exige una confirmación precisa 
de la muerte antes de proceder con la extracción de los órganos, 
garantizando así el respeto debido al cuerpo humano (García, 2008).

6. ¿Es un deber moral para las personas el donar sus órganos?

La donación de órganos en ocasiones se considera como un acto de 
solidaridad, pero no necesariamente se trata de un deber moral para 
todas las personas. El donar órganos puede salvar vidas y mejorar la 
calidad de vida de otros, pero es importante mantener el respeto por la 
autonomía individual y las creencias personales, religiosas y culturales 
de cada persona. Algunas personas pueden ver el proceso de la donación 
como una obligación ética, mientras que otros podrían tener respeto 
por sus creencias. Entonces, la donación de órganos se trata de un gesto 
humano y deseable en la sociedad, pero no debe imponerse como un 
deber que todos los seres deben cumplir (Aramani, 2007).

7. ¿Cuáles son las normas deontológicas de la donación de órganos?

Las normas deontológicas que norman la donación de órganos se 
basan en principios éticos que protegen la dignidad del donante como 
el respeto hacia el receptor y la sociedad en general. A continuación, 
se detallan las principales normas deontológicas para la donación de 
órganos:

a) Gratuidad de la donación: La cesión de órganos debe ser gratuita, 
en el caso de donantes vivos como de donantes fallecidos. Esto 
asegura que la donación se impulse como un acto de solidaridad 
y voluntad de salvar una vida, sin que medie ningún beneficio 
económico. La comercialización de órganos se ve como una 
práctica inmoral que expone la vulnerabilidad de las personas, 
especialmente aquellas en situaciones de pobreza o desesperación.

b) Prohibición de la comercialización de órganos: La venta de 
órganos es moralmente inaceptable, ya que implica la explotación 
de seres humanos en condiciones de miseria. Muchos países han 
prohibido la comercialización de órganos para prevenir que 



161

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

las personas se vean obligadas a vender partes de su cuerpo por 
necesidad económica. Con esto se busca evitar la deshumanización 
del cuerpo humano y se mantiene el respeto por la integridad física 
de las personas.

c) Solidaridad y piedad hacia el cuerpo del donante fallecido: En 
los casos de extracción de órganos de personas fallecidas, la donación 
debe realizarse con respeto y piedad. La gratuidad de la donación 
también se aplica aquí, y se considera inmoral comercializar 
con el cuerpo de un fallecido o violar la decisión que este pudo 
haber tomado en vida de donar sus órganos como último acto de 
solidaridad.

d) Separación de los equipos médicos: Existe una norma deontológica 
que exige la separación entre el equipo médico que declara la muerte 
de una persona y el equipo encargado de la extracción y el trasplante 
de los órganos. Esto no solo protege la integridad ética del proceso, 
sino que busca evitar el estrés emocional en el personal médico y 
prevenir cualquier sospecha o abuso, como la percepción de que los 
médicos pudieran actuar como “depredadores de órganos”.

e) Confidencialidad y secreto profesional: Se deben establecer 
normas claras que protejan la confidencialidad de los pacientes 
involucrados en procesos de trasplante, especialmente en casos 
que pueden generar interés mediático. El secreto profesional debe 
garantizar que los detalles de los donantes y receptores no sean 
expuestos de manera sensacionalista o que puedan ser objeto 
de invasión por parte de los medios masivos de comunicación 
(Aramani, 2007).

8. ¿Cómo puede asegurarse que la donación de órganos respete la 
dignidad humana?

La donación de órganos respeta la dignidad humana a través del 
consentimiento libre e informado del donante, a través de mantener 
en confidencialidad las identidades de los involucrados, y tratando 
el cuerpo con respeto. Además, el proceso de selección de receptores 



162

BIOÉTICA FÁCIL

debe ser transparente y justo, distribuyendo los órganos según criterios 
médicos sin discriminación. Es importante evitar cualquier tipo de 
comercialización o tráfico de órganos, mediante regulaciones que 
prevengan abusos con fines económicos (Pérez, 2020).

9. ¿Qué es muerte cerebral?

La muerte cerebral es el paro permanente de todas las funciones del 
cerebro, incluyendo el tronco encefálico, lo que indica que el cerebro ha 
dejado de operar por completo y no hay posibilidad de recuperación, 
aunque el cuerpo pueda mantener algunos signos vitales con asistencia 
médica (Montero & Tarnopolsky, 2020).

10. ¿Cuáles son las causas más frecuentes de muerte cerebral?

Las causas de la muerte cerebral incluyen eventos que causan daño 
irreversible al cerebro. Entre las causas más comunes están el accidente 
cerebrovascular, tanto isquémico como hemorrágico, el traumatismo 
craneoencefálico, la anoxia, que es la falta de oxígeno en el cerebro, y los 
tumores cerebrales. Estos eventos provocan un aumento significativo de 
la presión dentro del cráneo, lo que puede interrumpir el flujo sanguíneo 
al cerebro y, en consecuencia, causar la muerte del tejido cerebral 
(Mikami et al., 2022).

11. ¿Cómo afecta la muerte cerebral a la disponibilidad y viabilidad 
de los órganos para trasplantes?

La muerte cerebral afecta la disponibilidad y viabilidad de los órganos 
para trasplantes porque, aunque el paciente ha perdido la función 
neurológica de manera irreversible, la función de otros órganos puede 
mantenerse. Este estado hace posible que órganos como el corazón, los 
riñones, el hígado y los pulmones se conserven en buen estado para 
ser trasplantados. Sin embargo, es necesario contar con la certificación 
de muerte encefálica la misma que se debe realizar de manera precisa 



163

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

y oportuna para no comprometer la viabilidad de los órganos y que 
estos permanezcan funcionales hasta que puedan ser trasplantados. La 
identificación y el manejo de los pacientes en las unidades de cuidados 
intensivos, incluyendo el soporte hemodinámico y respiratorio, son 
importantes para mantener la calidad de los órganos (Castillo, 2019).

12. ¿Cuál es la postura del personalismo ontológico con respecto a 
la muerte cerebral?

Con respecto a la muerte cerebral, el personalismo ontológico 
aboga por el concepto de persona y el vivir. La muerte cerebral bajo 
esta postura se analiza no sólo como un criterio biológico sino como 
la integridad de la persona como un ser espiritual, relacional y con 
dignidad. El ser humano para el personalismo ontológico se trata de una 
unidad inseparable entre cuerpo y espíritu, cuando se habla de muerte 
cerebral se analiza si la persona sigue existiendo como tal, es por esta 
razón que el cerebro al perder la conciencia se puede argumentar que la 
persona ha dejado de existir, aunque sus procesos biológicos continúen 
temporalmente (Meléndez et al., 2005).

La muerte cerebral como el fin de la persona es un indicador que 
demuestra que un ser ha dejado de existir como parte de un cuerpo. Su 
capacidad de interacción consciente ha desaparecido en su totalidad, 
pero se debe mantener el respeto por el cuerpo sin ser materializado 
como un objeto biológico.

13. ¿Qué antropología y qué fuentes respaldan la postura cristiana 
y personalista sobre el trasplante de órganos y la muerte cerebral?

La postura cristiana y personalista sobre el trasplante de órganos y 
la muerte cerebral se basa en la antropología personalista, que afirma 
la dignidad humana como un valor inviolable y reconoce la unidad 
inseparable entre cuerpo y espíritu. Desde esta perspectiva, el trasplante 
de órganos es moralmente aceptable siempre que se respete la dignidad 
del donante y receptor, y se garantice el consentimiento informado, 
especialmente cuando el donante está muerto. El personalismo 
ontológico rechaza la instrumentalización del cuerpo humano, lo que 



164

BIOÉTICA FÁCIL

implica que la donación de órganos debe ser un acto altruista y voluntario, 
sin fines comerciales o de explotación. Respecto a la muerte cerebral, se 
entiende que, aunque el cuerpo aún funcione biológicamente, la persona 
deja de existir como tal cuando pierde la capacidad de interacción 
consciente, lo que hace que la muerte cerebral sea un criterio válido para 
la donación de órganos, siempre con el respeto debido al cuerpo (Kenis 
et al., 2019).

Eutanasia

1. ¿Qué es la eutanasia?

El concepto de eutanasia etimológicamente se define como 
muerte dulce. En cambio, lo que se entiende por eutanasia se refiere 
a la intervención programada con el propósito de interrumpir con las 
funciones vitales del cuerpo humano de forma directa cuando este 
se encuentre bajo condiciones de sufrimiento y enfermedad que lo 
imposibilitan llevar una calidad de vida digna (De Andrés Fernández et 
al., 2021).

2. ¿Existe diferencia entre la eutanasia activa y la pasiva?

La eutanasia activa hace referencia a todas las acciones y 
procedimientos ejecutados con el fin de provocar la muerte de una 
persona en cambio, la eutanasia pasiva es el procedimiento ante el 
cual una persona para fallecer se le ha sido retirado o suspendido sus 
tratamientos médicos que prolongan su vida de forma artificial sin 
la intervención activa que acelere el proceso de muerte (BBC News 
Mundo, 201

3. ¿Qué diferencia se establece entre el ensañamiento terapéutico y 
la eutanasia en el contexto bioético?

El ensañamiento terapéutico se refiere al uso de tratamientos 
desproporcionados que prolongan innecesariamente la vida de un 
paciente en estado terminal, sin aportar mejoras a su calidad de vida. 



165

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

Por su parte, la eutanasia implica acciones o decisiones que buscan 
acelerar la muerte del paciente. Desde la Bioética, ambas prácticas son 
consideradas inadecuadas, por lo que se promueve un enfoque que 
equilibre los cuidados al final de la vida, priorizando el bienestar del 
paciente, evitando tanto la prolongación innecesaria del sufrimiento 
como la intervención activa para poner fin a la vida (García, 2008).

4. ¿Cómo se justifica el rechazo de la eutanasia desde una perspectiva 
bioética y moral?

Desde la perspectiva Bioética, la eutanasia es rechazada por 
considerarse una acción moralmente inapropiada que vulnera la 
dignidad de la vida humana. Se sostiene que la muerte debe suceder 
de forma natural, sin intervenciones destinadas a acelerar el proceso de 
fallecimiento (García, 2008).

5. ¿La eutanasia es una muerte que mantiene el respeto por la 
dignidad del ser humano?

Según Sapuy (2017) cuando se habla de eutanasia existen conceptos 
tergiversados acerca de morir con dignidad. La mayoría de las personas 
piensan que este tipo de muerte es la liberación del dolor a través de 
la aceleración del proceso natural del ser humano. En cambio, otros 
rechazan el encarnizamiento del paciente con sus cuidados paliativos, 
por ende, el morir con dignidad bajo esta perspectiva se trata de 
comprender y aceptar el proceso natural de una enfermedad evitando el 
uso de dispositivos que mantengan con vida artificial a la persona. Esta 
situación evita tanto que el paciente como los familiares creen una falsa 
esperanza de recuperación priorizando únicamente el acompañamiento 
psicológico y humano como medio para que la persona no se sienta sola 
o abandonada al morir.



166

BIOÉTICA FÁCIL

6. ¿Cuál es el papel de la medicina paliativa en el contexto de la 
bioética frente a la eutanasia?

La medicina paliativa tiene como fin aliviar el dolor y acompañar 
al paciente en su etapa final, sin prolongar innecesariamente su vida ni 
adelantar su muerte. Su enfoque principal es mejorar la calidad de vida 
del paciente, brindando cuidados que respeten su dignidad, sin recurrir 
a la eutanasia (García, 2008).

7. ¿Qué se entiende por “filosofía del morir con dignidad” en la 
bioética?

La filosofía de morir con dignidad plantea que la muerte no debe 
considerarse únicamente un proceso biológico, sino una fase en la que 
se respete el valor y la integridad de la persona. Esto implica permitir 
que la muerte suceda de manera natural, sin intervenciones innecesarias 
ni acciones que aceleren el final, garantizando al mismo tiempo un 
adecuado alivio del sufrimiento (García, 2008).

8. ¿Qué alternativas a la eutanasia ofrecen los cuidados paliativos 
para pacientes con enfermedades incurables?

Los cuidados paliativos ofrecen varias alternativas a la eutanasia 
para pacientes con enfermedades incurables. Estas opciones abarcan el 
control del dolor y otros síntomas físicos que causan malestar, como las 
náuseas y la dificultad para respirar. Asimismo, los cuidados paliativos 
ofrecen apoyo emocional y psicológico, ayudando a los pacientes a lidiar 
con la ansiedad, la depresión y otros problemas mentales relacionados 
con enfermedades terminales. También se incluye la atención espiritual 
y social, lo que puede mejorar la calidad de vida del paciente y 
proporcionar un sentido de paz y dignidad. Estos cuidados no solo se 
centran en el paciente, sino que también extienden su apoyo a la familia, 
facilitando la comunicación y ofreciendo orientación durante el proceso 
de enfermedad y después de la muerte del paciente (Zurriaráin, 2019).



167

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

9. ¿Cuáles son las razones a favor de la eutanasia?

Las razones que abogan a favor de la eutanasia se basan en el principio 
de autonomía y de benevolencia que a través de los profesionales de la 
salud y los familiares permiten al paciente aliviar los sufrimientos propios 
de una enfermedad. La benevolencia se afirma como la compasión por 
la situación de otra persona, en casos de enfermedades terminales o 
condiciones médicas irreversibles que causan el sufrimiento extremo, 
la eutanasia se trataría de un acto compasivo que pondría fin a sus 
dolencias, cuando ya no es posible mejorar la calidad de vida del paciente 
a través de otros medios (Camargo, 2016).

10. ¿Cuáles son las razones en contra de la eutanasia?

Las razones por las cuales la ética está en contra de la eutanasia se 
deben a doctrinas morales basadas en la fe católica como:

a) Valor de la vida: Un argumento importante en contra de la 
eutanasia yace en el valor de la vida humana, desde una perspectiva 
ética, la vida no puede ser reducida a un bien que pueda ser 
instrumentalizado o terminado a voluntad. Toda vida humana, sin 
importar su estado o fase, no debe ser desvalorizado. Por ende, la 
muerte no sólo se considera como un evento aislado, sino parte de 
la experiencia de vida que involucra el sentido espiritual del cuerpo 
y alma del ser.

b) Imposibilidad de controlar la muerte: El intentar controlar 
la muerte ha sido un dilema contemporáneo. En este sentido, la 
eutanasia representa un intento por sobrellevar la etapa final de 
la vida de una manera, que éticamente, no es coherente con la 
naturaleza humana y su dignidad. La muerte se trata de un evento 
inevitable y el tratar de controlarlo de forma deliberada trae consigo 
complicaciones éticas y sociales.



168

BIOÉTICA FÁCIL

c) Libertad del hombre: Aquellos que defienden la eutanasia lo 
hacen desde una visión que podría interpretarse como una huida 
de la muerte, en lugar de una verdadera aceptación de ella. En esta 
contradicción, el acto de poner fin a la vida podría interpretarse no 
como una afirmación de la libertad, sino como una negación de la 
vida misma, lo cual, éticamente, resulta cuestionable (Aramani, 
2007).

11. ¿Qué antropología y qué fuentes respaldan la postura cristiana 
y personalista sobre la eutanasia?

La postura cristiana y personalista sobre la eutanasia se basa en la 
antropología personalista, que defiende la dignidad y el valor intrínseco 
de la vida humana desde su concepción hasta su muerte natural. Desde 
la teología cristiana, la eutanasia es rechazada porque se considera una 
violación del derecho a la vida, que debe ser respetado hasta el final. 
El personalismo ontológico subraya que la muerte debe ser aceptada 
naturalmente, y promueve los cuidados paliativos como una alternativa 
ética a la eutanasia, aliviando el sufrimiento sin quitar la vida. En 
resumen, esta perspectiva defiende la vida humana y rechaza la eutanasia, 
promoviendo la dignidad en el proceso de morir (Kenis et al., 2019).

Sección V: Dilemas sobre conducta y sociedad

Drogas

1. ¿Qué son las drogas?

Wang et al. (2021) menciona que las drogas son sustancias químicas 
que cambian cómo funciona el cuerpo y la mente, afectando el sistema 
nervioso central y alterando la percepción, el estado de ánimo, la 
conciencia y el comportamiento.



169

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

2. ¿Cuáles son los efectos que causan las drogas en nuestro cuerpo?

El uso de drogas provoca en el ser humano codependencia a nivel 
psicológico cuando se desea revivir la experiencia de estar bajo los efectos 
de sustancias ilegales o el alcohol, afecta a nivel psíquico porque son más 
los pensamientos de consumo que la propia realidad del cuerpo por 
querer consumir, a nivel físico porque genera malestares como vómito, 
dolor de cabeza, calambres, entre otros (Iglesias et al., 2018).

3. ¿Qué es una persona consumidora, toxico dependiente y 
toxicómanos?

Una persona consumidora se les denomina a aquellos que usan las 
drogas de manera intermitente y de forma ocasional y en ocasiones 
tienden a dejar este vicio por un tiempo. Un tóxico dependiente en 
cambio emplea las drogas manteniendo su estado de conciencia de la 
vida. Y el toxicómano es el peor de los casos porque se trata de personas 
que en su totalidad dependen de las drogas, no tienen conciencia de 
sus actos y se vuelven un juego de la sociedad en donde su único fin 
es conseguir las sustancias sin importar la forma en como lo realicen 
(Aramani, 2007).

4. ¿Cuáles son las causas por las que se provoca el fenómeno de la 
drogadicción?

Cuando se habla de las drogas, existen diversas causas que contribuyen 
a este fenómeno en la sociedad. La primera causa mencionada es la 
familia, ya que las personas tóxico-dependientes a menudo buscan 
refugio en las drogas debido a problemas familiares, especialmente en 
relación con la figura paterna. Otra causa importante es la influencia 
de amigos y conocidos, quienes, al detectar el vacío emocional en la 
persona, la inducen a la drogadicción como una forma de escapar de sus 
problemas. Desde esta perspectiva, si el grupo de conocidos del potencial 
tóxico-dependiente acepta las drogas como una práctica común, la 
persona puede verse presionada a seguir el mismo camino debido a la 
presión social.



170

BIOÉTICA FÁCIL

Otras causas incluyen el desempleo y las situaciones sociales. En 
la actualidad, es difícil para una persona joven sin experiencia laboral 
encontrar empleo, lo que no solo afecta su situación financiera, sino 
que también impacta su bienestar psicológico, generando pensamientos 
de desmotivación, pérdida de confianza y desesperanza. Como 
resultado, muchos recurren a las drogas como una forma de evadir estos 
sentimientos (Aramani, 2007).

5. ¿Qué es el alcoholismo?

Es el consumo abusivo o riesgoso de alcohol que lleva a una 
dependencia física y psicológica, y se asocia a múltiples problemas de 
salud, sociales y familiares. Es un problema de salud pública debido a 
sus serias consecuencias, que incluyen muerte temprana, violencia, 
enfermedades mentales y otras enfermedades tanto agudas como 
crónicas (C. Mora & Herrán, 2019).

6. ¿Cuáles son las principales consecuencias y riesgos asociados al 
estado de embriaguez?

a) Daños psíquicos: El alcohol como otra de las drogas produce un 
efecto calmante que suprime las señales del sistema nervioso central. 
Cuando una persona ha ingerido un 0,05 % de esta sustancia 
sus movimientos y su capacidad motora se tornan lentos. En 
concentraciones de 0,10 % los movimientos se vuelven relativamente 
torpes, con 0,20 % la persona experimenta sensaciones de nausea, 
mareos, visión doble y movimientos violentos. De 0,30 a 0,50 % 
se produce en las personas la incapacidad de expresar palabras, y 
en casos extremos la muerte debido a la aspiración del vómito o las 
dificultades para respirar. 

b) Déficit de memoria: Se conoce como “black out” o periodos de 
amnesia en donde los recuerdos son fugaces o no suelen recordar 
completamente sus acciones. Este estado para las personas puede 
tornarse vergonzoso debido a que olvidan sus actividades o hechos 
que suscitaron.



171

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

c) Síndrome de abstinencia: Luego de haber ingerido una cantidad 
de alcohol considerable durante un tiempo aparece el cuadro de 
“delirium tremens” en donde el ser humano sufre de alucinaciones, 
temblores y convulsiones todo gracias a que se ha dejado de manera 
abrupta el consumo por lo tanto el cuerpo responde de esa manera.

d) Alucinaciones: De la misma manera que en el síndrome de 
abstinencia, la persona sufre cuadros de ilusiones sensoriales donde 
experimenta persecuciones, amenazas, alucinaciones vividas como 
luces, sombras, ver seres inexistentes, entre otros.

e) Demencia: Llamada también encefalopatía alcohólica producida 
en donde las funciones mentales superiores sufren serias 
complicaciones afectando al razonamiento, el juicio y las funciones 
cognitivas. Este déficit se debe principalmente a la ausencia de 
nutrientes como la vitamina B1 (Ahumada-Cortez et al., 2017; 
Aramani, 2007).

7. ¿Cuál es el impacto del acceso fácil al alcohol en el consumo entre 
los menores de edad?

El acceso sencillo al alcohol incrementa su consumo entre los 
menores. La presencia y facilidad de obtener alcohol en el entorno de 
los jóvenes eleva el riesgo de que empiecen a consumirlo temprano y en 
cantidades peligrosas. Además, factores como la presión de grupo y la 
falta de supervisión parental intensifican este problema, llevando a que 
los adolescentes experimenten con el alcohol a edades tempranas, lo cual 
puede derivar en problemas de salud a corto y largo plazo (Brewer et al., 
2017).

8. ¿Cómo se debe respetar la dignidad y espiritualidad de una 
persona con alcoholismo al intervenir éticamente en su tratamiento?

Para tratar de manera ética a una persona con alcoholismo, se debe 
respetar su dignidad y su dimensión espiritual, reconociendo que 
la adicción afecta diversos aspectos de su vida. El tratamiento debe 
ajustarse a sus necesidades tanto físicas como emocionales. Asimismo, 
es importante ofrecerle motivación que la impulse a avanzar en su 



172

BIOÉTICA FÁCIL

recuperación, brindándole herramientas que le permitan encontrar 
sentido en su vida, sin imponer creencias religiosas. El objetivo es 
que la persona descubra valor en sí misma, en sus relaciones y en su 
espiritualidad, respetando siempre su individualidad a lo largo del 
proceso (Aramani, 2007).

9. ¿Cuáles son los principales argumentos éticos a favor y en contra 
de la legalización de las drogas?

Los argumentos éticos a favor indican que la legalización respeta 
la autonomía personal, permitiendo a las personas decidir sobre su 
consumo sin la interferencia del Estado. También se sugiere que la 
legalización podría reducir la violencia relacionada con el tráfico ilegal 
de drogas y permitir el control de calidad, disminuyendo así los riesgos 
para la salud de los consumidores. Además, los ingresos generados por 
la regulación e impuestos podrían usarse para programas de educación y 
tratamiento de adicciones.

En contra, se argumenta que la legalización podría aumentar el 
consumo de drogas y, por lo tanto, los problemas de salud pública 
relacionados, como la adicción y los trastornos mentales. También se 
teme que podría enviar un mensaje de aceptación social del consumo 
de drogas, influyendo negativamente en las generaciones más jóvenes 
(Greif, 2019).

10. ¿Qué factores sociales contribuyen al abuso de drogas entre los 
jóvenes?

Los factores sociales que influyen en el abuso de drogas entre los 
jóvenes incluyen la presión de grupo, la falta de supervisión de los 
padres, el acceso sencillo a las drogas y la influencia de los medios de 
comunicación. La presión de grupo puede llevar a los jóvenes a consumir 
drogas para encajar o ser aceptados en ciertos círculos sociales. La falta 
de supervisión parental, incluyendo la poca comunicación y el desinterés 
por las actividades de los hijos, también es un factor significativo. El 



173

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

acceso fácil a las drogas en ciertas comunidades y la normalización del 
consumo de sustancias en medios de comunicación y cultura popular 
pueden incrementar el riesgo de abuso de drogas entre los jóvenes 
(Mahir & Wazeema, 2020).

11. ¿El consumidor tiene responsabilidad moral?

El consumidor de drogas, aun en situación de adicción, mantiene 
su responsabilidad moral. Aunque padece una dependencia física, 
conserva la capacidad de tomar decisiones, lo que implica que sigue 
siendo responsable por sus actos. Estar bajo los efectos de una droga 
no exime a la persona de las consecuencias de sus elecciones, tanto 
en su vida como en la de quienes lo rodean. Por ende, el consumo de 
drogas genera repercusiones sociales y familiares importantes. Ya que, 
en ocasiones, los consumidores pueden incurrir en conductas ilegales o 
cuestionables para sustentar su adicción, lo que refuerza la idea de que 
son responsables de los resultados de sus acciones.

12. ¿Cómo se relaciona la ética con las estrategias de prevención en 
el problema de la drogodependencia?

La relación entre la ética y las estrategias de prevención frente a la 
drogodependencia se fundamenta en que la solución no radica en 
imponer castigos o sanciones. En lugar de condenar al usuario o al 
vendedor, se plantea un enfoque orientado a transformar los valores 
sociales. El objetivo es ofrecer a los jóvenes razones para valorar su vida, 
evitando que recurran a las drogas como escapatoria. Desde este punto 
de vista, la prevención debe promover un cambio real en las actitudes 
y comportamientos, más allá de simples declaraciones, para lograr un 
impacto positivo y duradero (García, 2008).

13. ¿Cuál es la postura del personalismo ontológico ante el abuso de 
drogas y el alcohol?

El personalismo ontológico determina que el abuso de drogas y 
alcohol es un atentado en contra a la dignidad de la persona. Bajo esta 
perspectiva se entiende la necesidad de cuidar y respetar a los seres 



174

BIOÉTICA FÁCIL

humanos, no sólo de su cuerpo, sino también velar por su espíritu, 
integridad psicológica y social. Por ello, cualquier comportamiento que 
degrade a un ser se considerará como un problema ético.

El abuso de sustancias como drogas y el alcohol ponen en riesgo la 
integridad de la persona ya que puede llevar a la pérdida del control 
de su propia voluntad física y mental. El alterar la capacidad de tomar 
decisiones libres y conscientes, el abuso de sustancias suprime uno de 
los principios de la ética: la libertad responsable, que es una facultad del 
bien personal y comunitario (Gutiérrez & Hernández, 2008).

14. ¿El alcohol y las drogas denigran la dignidad humana?

El consumo de alcohol y drogas puede afectar la dignidad humana al 
comprometer la autonomía y el juicio crítico de la persona, fundamentales 
en Bioética. La dignidad humana se basa en el valor de cada individuo y 
en su capacidad para tomar decisiones libres y responsables. El abuso de 
estas sustancias puede conducir a comportamientos que degradan este 
valor, afectando la integridad física, psicológica y social del individuo. 
Sin embargo, se debe reconocer que la dignidad es inherente a todo ser 
humano, independientemente de sus acciones. Por lo tanto, aunque el 
uso indebido de alcohol y drogas puede desvalorizar la expresión de la 
dignidad humana, no la elimina por completo (Rojas et al., 2020).

15. ¿Qué se entiende por dopaje?

El dopaje es el uso de sustancias o métodos prohibidos para aumentar 
el rendimiento deportivo de manera artificial. Estas prácticas incluyen la 
administración de sustancias como esteroides anabólicos, estimulantes, 
hormonas y otros agentes farmacológicos que potencian la capacidad 
física, aumentando la fuerza, resistencia y velocidad de los atletas, con 
el objetivo de obtener una ventaja competitiva desleal en el ámbito 
deportivo (Jacobs et al., 2022).



175

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

16. ¿Cuáles son los principales dilemas éticos asociados con el uso 
de sustancias dopantes en el deporte?

Los dilemas éticos principales relacionados con el uso de sustancias 
dopantes en el deporte están relacionados con la equidad, la salud de los 
atletas y la integridad del deporte. Por un lado, el dopaje da una ventaja 
injusta a quienes lo utilizan, lo que afecta el principio de igualdad de 
oportunidades en la competencia. Además, el uso de estas sustancias 
puede tener efectos negativos graves en la salud de los atletas, lo que 
genera preocupaciones sobre su bienestar a corto y largo plazo. Por otro 
lado, la integridad del deporte se ve afectada, ya que el dopaje reduce la 
confianza del público y de los atletas en la limpieza de las competencias, 
dañando la credibilidad y la reputación de las instituciones deportivas 
(Sandvik, 2019).

17. ¿Qué antropología y qué fuentes respaldan la postura cristiana 
y personalista sobre el abuso de drogas y alcohol?

La postura cristiana y personalista sobre el abuso de drogas y alcohol 
se basa en la antropología personalista, que defiende la dignidad humana 
y la importancia de respetar tanto el cuerpo como el espíritu de cada 
persona. El personalismo ontológico sostiene que el abuso de sustancias 
como las drogas y el alcohol atenta contra la dignidad de la persona al 
comprometer su autonomía y capacidad para tomar decisiones libres y 
responsables. El uso de estas sustancias puede desvalorizar la dignidad 
humana al alterar la capacidad de juicio y control de la persona, llevándola 
a conductas que degradan su integridad física, psicológica y social.

Desde la teología cristiana, el abuso de drogas y alcohol es visto como 
un acto de desobediencia al respeto por la vida y el bienestar integral 
que se debe a cada ser humano. Esta perspectiva subraya la necesidad de 
ayudar a las personas a recuperar su dignidad a través del tratamiento y la 
prevención, promoviendo alternativas como la rehabilitación y el apoyo 
emocional y espiritual. Además, el personalismo ontológico enfatiza 
que, aunque el abuso de sustancias puede afectar temporalmente la 
dignidad humana, la dignidad esencial de la persona permanece intacta, 
y debe ser respetada en todo momento (Kenis et al., 2019). 



176

BIOÉTICA FÁCIL

Suicidio juvenil

1. ¿Qué es el suicidio juvenil?

El suicidio juvenil se refiere al acto de quitarse la vida de manera 
intencional en personas jóvenes, generalmente comprendidas entre los 
15 y 24 años, representando una de las principales causas de muerte en 
este grupo etario a nivel mundial. Desde el enfoque clínico, se asocia 
con síntomas de desesperanza profunda, sensación de fracaso y una 
incapacidad percibida para enfrentar la vida cotidiana. En el ámbito 
psicológico, se observa una tendencia creciente hacia el aislamiento 
emocional, la impulsividad y la falta de estrategias de afrontamiento. 
A nivel sociocultural, el suicidio juvenil está fuertemente influenciado 
por las presiones inherentes a esta etapa de transición, donde los jóvenes 
lidian con la construcción de su identidad, expectativas externas y 
conflictos internos en un mundo que demanda éxito constante. La 
interacción entre estos factores complica el abordaje del suicidio juvenil, 
haciendo necesario un enfoque multidisciplinario para su comprensión 
y prevención (Espada et al., 2021).

2. ¿Cuáles son las principales causas que llevan a un joven a considerar 
el suicidio? ¿qué factores sociales, económicos y psicológicos influyen 
en este fenómeno?

El suicidio juvenil es el resultado de una compleja interacción de 
factores psicológicos, sociales y económicos. A nivel psicológico, los 
trastornos mentales como la depresión, la ansiedad, y los trastornos de 
conducta juegan un papel determinante, generando en el joven una 
percepción distorsionada de su realidad y una sensación de desesperanza. 
A esto se suman experiencias traumáticas como el abuso, la violencia 
doméstica o el acoso escolar, que incrementan el riesgo de autolesiones 
y pensamientos suicidas. Desde el ámbito social, la presión por cumplir 
con expectativas académicas, familiares y sociales, sumada a la influencia 
negativa de las redes sociales y la falta de apoyo emocional, contribuyen 
a aumentar la vulnerabilidad de los jóvenes. En el aspecto económico, 
la pobreza, la desigualdad y la falta de oportunidades generan un 



177

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

entorno de desesperanza, donde el futuro se percibe como incierto y sin 
alternativas viables. Estas causas, al confluir, crean un escenario en el que 
los jóvenes pueden llegar a considerar el suicidio como la única salida a 
su sufrimiento emocional (Cuadra-Peralta et al., 2021).

3. ¿Por qué el suicidio juvenil es considerado un problema ético en 
el contexto de la dignidad humana y los derechos fundamentales?

El suicidio juvenil es un dilema ético porque involucra cuestiones 
fundamentales relacionadas con la dignidad humana y los derechos 
fundamentales. Desde el punto de vista ético, la vida humana es un valor 
intrínseco que debe ser protegido, y el derecho a la vida está consagrado 
en diversas normativas internacionales y filosóficas. Abordar el suicidio 
juvenil plantea el reto de equilibrar el respeto por la autonomía individual 
con la obligación moral y social de proteger a los jóvenes, quienes a 
menudo no tienen la madurez emocional ni los recursos para manejar 
adecuadamente el sufrimiento. La intervención ética se fundamenta 
en la necesidad de preservar la vida, pero también en el respeto por la 
dignidad del joven, considerando su vulnerabilidad y evitando acciones 
que puedan percibirse como una invasión de su autonomía. Este balance 
crea un conflicto ético en el que el bienestar individual y el deber de 
proteger la vida deben ser cuidadosamente ponderados (Soto Salcedo, 
2023).

4. ¿Cómo afecta el entorno social y familiar en la decisión de un 
joven de terminar con su vida?

El entorno social y familiar desempeña un papel importante en la 
decisión de un joven de considerar el suicidio. Las dinámicas familiares 
disfuncionales, como la falta de comunicación, el abuso o el abandono 
emocional, crean un ambiente de soledad y desesperanza, afectando 
directamente el bienestar emocional del joven. En el contexto social, 
la presión por cumplir con expectativas externas, el bullying, la 
exclusión social y las crecientes comparaciones derivadas de las redes 
sociales pueden intensificar el sentimiento de aislamiento. Además, la 
estigmatización de los problemas de salud mental y la falta de acceso a 
recursos de apoyo adecuados agravan la situación, impidiendo que los 



178

BIOÉTICA FÁCIL

jóvenes busquen ayuda a tiempo. Este entorno crea un espacio donde 
el sufrimiento emocional puede pasar desapercibido o no ser tratado 
adecuadamente, lo que incrementa el riesgo de que el joven vea en el 
suicidio una solución definitiva a su sufrimiento (Bernárdez Gómez, 
2022).

5. ¿Cómo se aplican los principios bioéticos de autonomía, 
beneficencia, ¿no maleficencia y justicia en casos de suicidio juvenil?

En el contexto del suicidio juvenil, los principios bioéticos 
proporcionan una guía esencial para abordar este delicado tema desde 
una perspectiva ética y profesional.

a) Autonomía: Este principio reconoce el derecho del individuo 
a tomar decisiones sobre su propia vida, lo que incluye su salud 
mental. Sin embargo, en el caso de los jóvenes, la aplicación de la 
autonomía se complica debido a la falta de madurez emocional y 
cognitiva que puede afectar su capacidad para tomar decisiones 
informadas y libres de coerción. Los jóvenes que consideran el 
suicidio a menudo están atrapados en estados emocionales extremos 
que distorsionan su percepción de la realidad y su capacidad de 
juicio. Por tanto, aunque la autonomía debe ser respetada, también 
es necesario intervenir cuando la capacidad del joven para decidir 
está comprometida, lo que justifica la limitación de la autonomía 
en favor de su bienestar.

b) Beneficencia: El principio de beneficencia implica actuar siempre 
en beneficio del joven, lo que en casos de suicidio juvenil se traduce 
en buscar activamente su bienestar emocional y psicológico. Los 
profesionales de la salud, educadores y familiares están llamados 
a implementar acciones que alivien el sufrimiento y ofrezcan 
soluciones a los problemas que afectan al joven, ya sea a través de 
intervenciones terapéuticas, apoyo emocional o el acceso a recursos 
de salud mental. El objetivo es mejorar la calidad de vida del joven, 
ayudarle a desarrollar habilidades de afrontamiento y brindarle el 
apoyo necesario para superar sus dificultades.



179

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

c) No maleficencia: Este principio, que exige no causar daño, es central 
en el manejo del suicidio juvenil. En este contexto, no maleficencia 
implica tanto evitar intervenciones que puedan agravar el 
sufrimiento del joven como prevenir activamente que se haga daño 
a sí mismo. Aquí se incluye la identificación temprana de señales 
de riesgo y la intervención preventiva, así como evitar acciones que 
puedan empeorar la situación, como ignorar las señales de alarma o 
responder con actitudes estigmatizantes. El manejo inadecuado o 
indiferente de estos casos puede llevar a la profundización del dolor 
emocional del joven y, en última instancia, a la consumación del 
acto suicida.

d) Justicia: El principio de justicia en este contexto se refiere a la 
equidad en el acceso a los servicios de salud mental y apoyo. Todos 
los jóvenes, sin importar su condición económica, social o cultural, 
deben tener igual acceso a los recursos necesarios para prevenir el 
suicidio y tratar los problemas de salud mental. Esto implica que 
el sistema de salud y las instituciones sociales deben garantizar la 
disponibilidad y accesibilidad de servicios de apoyo psicológico, 
tanto en áreas urbanas como rurales, y en todas las comunidades, 
incluidas las más desfavorecidas. El principio de justicia también 
exige que se eliminen las barreras que impiden a los jóvenes buscar y 
recibir ayuda, como el estigma asociado a los trastornos mentales o 
la falta de recursos en ciertas comunidades (Monteagudo Rodenas, 
2022).

6. ¿Qué rol juega la sociedad y las instituciones en la prevención y 
tratamiento de este problema?

La responsabilidad social en la prevención y tratamiento del suicidio 
juvenil es fundamental y requiere una colaboración integral entre la 
sociedad y las instituciones. Las comunidades, familias y grupos sociales 
desempeñan un papel crucial en la creación de un entorno de apoyo y 
protección para los jóvenes. En el ámbito familiar, la construcción de 
relaciones basadas en la confianza y la comunicación abierta puede 
ayudar a detectar señales de alarma en los adolescentes que están 
experimentando sufrimiento emocional (de Oliveira Calile & Chatelard, 
2021).



180

BIOÉTICA FÁCIL

A nivel escolar, las instituciones educativas tienen la responsabilidad 
de implementar programas de educación emocional, promover la 
empatía y estar atentos a los signos de acoso o aislamiento social que 
puedan desencadenar pensamientos suicidas en los estudiantes. Las 
instituciones de salud, por su parte, deben garantizar el acceso equitativo 
a servicios de salud mental, incluyendo la disponibilidad de psicólogos, 
psiquiatras y líneas de atención especializadas para jóvenes en crisis.

A nivel gubernamental, es esencial el diseño y ejecución de políticas 
públicas que integren la promoción del bienestar emocional, la 
reducción del estigma asociado a los trastornos mentales y la creación 
de redes de apoyo accesibles para todos los jóvenes, independientemente 
de su contexto socioeconómico. Además, los medios de comunicación y 
las plataformas sociales deben ser utilizados de manera responsable para 
generar conciencia y brindar información confiable sobre prevención y 
recursos de ayuda. En conjunto, la sociedad y las instituciones tienen 
la obligación ética de crear un entorno que promueva la salud mental, 
prevenga el suicidio y brinde apoyo a los jóvenes en situación de riesgo, 
reconociendo su vulnerabilidad y necesidad de intervención oportuna 
(Portillo, 2019).

7. ¿Cómo interpreta la iglesia el suicidio juvenil en el contexto del 
valor de la vida humana y la prohibición del daño propio?

La Iglesia Católica ve el suicidio juvenil como un acto profundamente 
trágico que va en contra del valor sagrado de la vida humana, un don 
de Dios que debe ser protegido. El suicidio es considerado moralmente 
inaceptable, ya que implica rechazar este don divino y atentar contra 
el mandamiento de “No matarás”, que no solo prohíbe matar a otros, 
sino también dañarse a uno mismo. Sin embargo, la Iglesia reconoce 
que, en muchos casos, los jóvenes que toman esta decisión lo hacen bajo 
una gran presión emocional o psicológica, lo que afecta su capacidad 
para tomar decisiones racionales y conscientes. Esto ha llevado a un 
enfoque más compasivo y comprensivo en el tratamiento de estos casos, 
confiando en la misericordia de Dios para aquellos que han pasado por 
este sufrimiento.



181

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

 A lo largo de los años, la postura de la Iglesia ha evolucionado 
hacia una mayor sensibilidad pastoral. Se reconoce que el suicidio 
juvenil es a menudo el resultado de factores como trastornos mentales, 
angustia emocional profunda o desesperanza, lo que hace necesario un 
acompañamiento cercano y un apoyo más estructurado. Aunque el 
suicidio sigue siendo moralmente inaceptable, la Iglesia ya no condena 
de manera tajante a quienes lo cometen, sino que se enfoca en ofrecer 
funerales, oraciones y apoyo a las familias, sabiendo que solo Dios 
puede juzgar el estado de la mente y el corazón de las personas en esos 
momentos tan críticos.

La Iglesia, además de ofrecer consuelo espiritual, enfatiza la 
importancia de crear una red de apoyo sólida para los jóvenes, que incluya 
a sus familias, comunidades y parroquias. El objetivo es fomentar una 
cultura de vida y esperanza donde los jóvenes se sientan comprendidos 
y acompañados en sus sufrimientos. También se hace un llamado a las 
instituciones eclesiales y sociales a ofrecer recursos y espacios seguros 
para tratar los problemas de salud mental y los desafíos emocionales que 
enfrentan los jóvenes, reconociendo su vulnerabilidad y necesidad de 
apoyo espiritual, emocional y psicológico (Aguilar, 2019).

8. ¿Cómo se puede respetar la autonomía de los jóvenes y al mismo 
tiempo intervenir para prevenir el suicidio?

Respetar la autonomía de los jóvenes y, al mismo tiempo, intervenir 
para prevenir el suicidio es un desafío ético y clínico que requiere una 
comprensión matizada de la situación emocional y psicológica del 
joven. La autonomía, en términos bioéticos, se refiere al derecho de una 
persona a tomar decisiones informadas sobre su propia vida, basadas 
en su capacidad de juicio. Sin embargo, en el caso de los jóvenes, esta 
capacidad de decisión a menudo está influenciada por la inmadurez 
emocional, los cambios propios de la adolescencia, y posibles trastornos 
mentales como la depresión, la ansiedad, o el abuso de sustancias. Estos 
factores pueden nublar su capacidad para tomar decisiones racionales, lo 
que plantea una dificultad en cómo manejar situaciones donde existe un 
riesgo real de suicidio (Euseche, 2024).



182

BIOÉTICA FÁCIL

Para los profesionales de la salud mental, como psicólogos y 
psiquiatras, el respeto por la autonomía de los jóvenes implica 
permitirles participar en decisiones sobre su tratamiento y bienestar 
siempre que sea posible. Esto puede incluir proporcionar información 
clara sobre sus opciones de tratamiento, educarlos sobre la naturaleza 
de sus problemas emocionales y asegurarse de que comprendan las 
consecuencias de sus decisiones. Fomentar un entorno de confianza y 
apoyo es clave para ayudar a los jóvenes a sentirse parte del proceso, y 
no simplemente como sujetos pasivos. Sin embargo, en muchos casos, 
los jóvenes que contemplan el suicidio pueden estar tan abrumados 
por su sufrimiento emocional que no son capaces de tomar decisiones 
plenamente informadas o conscientes (Sandoval Ato et al., 2018).

En situaciones donde el riesgo de suicidio es inminente, los 
profesionales de la salud y las personas cercanas al joven enfrentan el 
dilema de cuándo intervenir y limitar su autonomía para proteger su 
vida. Desde una perspectiva ética, el principio de beneficencia (hacer 
el bien) y no maleficencia (no causar daño) se vuelven prioritarios. La 
intervención en estos casos puede implicar hospitalización involuntaria, 
notificación a los familiares o incluso la limitación temporal de la libertad 
del joven para garantizar su seguridad. Aunque estas acciones pueden 
parecer una violación de la autonomía en un primer momento, están 
justificadas por la obligación de proteger la vida y reducir el sufrimiento 
(Sandoval Ato et al., 2018).

La intervención temprana es esencial para evitar una tragedia 
irreversible, con la esperanza de que el joven, una vez estabilizado, pueda 
recuperar su capacidad de juicio y ejercer plenamente su autonomía en el 
futuro. Finalmente, una intervención ética y respetuosa de la autonomía 
también implica un compromiso a largo plazo con la recuperación del 
joven. Esto incluye ayudarle a desarrollar estrategias de afrontamiento 
saludables, reforzar su resiliencia emocional y garantizar el acceso a 
recursos de salud mental continuos (Euseche, 2024; Monsalve Morales 
& Pinto Bustamante, 2021).



183

DILEMAS DEL PENSAMIENTO: ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

9. ¿Cuál es la postura del personalismo ontológico con respecto al 
suicidio juvenil?

Desde la perspectiva del personalismo ontológico, el suicido juvenil 
se trata de un dilema ético complejo, ya que esta corriente filosófica 
promueve la dignidad y el valor absoluto de las personas desde su 
concepción hasta su muerte natural. Por ende, el personalismo 
ontológico afirma que los seres humanos son una especie única e 
irremplazable que tienen una esencia propia, por lo que atentar contra 
ella contradice el reconocimiento de la dignidad. Asimismo, esta postura 
afirma la responsabilidad de la sociedad e instituciones por salvaguardar 
la vida de las personas a través del desarrollo integral, físico y emocional 
de los jóvenes a través del conocimiento de sus necesidades. En este 
sentido, se debe abogar por la ética del autocuidado y la solidaridad en 
donde se desarrollen acciones que prevengan el suicidio y fomenten una 
cultura de valor y respeto por la vida en sus diferentes etapas.

10. ¿Desde una perspectiva ética, el suicidio es bueno o malo?

Analizando el fenómeno del suicidio desde la bioética este no puede 
ser categorizado de manera simple como bueno o malo sino más bien 
se deberían considerar los valores éticos y las circunstancias bajo las 
cuales los individuos han optado por tomar esa decisión. Sin embargo, 
de manera general el suicido se considera como un problema malo o 
negativo debido a la falta del compromiso por proteger la vida. Es así 
como la mayoría de los principios éticos y códigos profesionales lo 
recalcan como moralmente incorrecto.

11. ¿Qué antropología y qué fuentes respaldan la postura cristiana 
y personalista sobre el suicidio juvenil?

Desde la perspectiva del personalismo ontológico, el suicidio juvenil 
es considerado un dilema ético complejo, ya que esta corriente filosófica 
promueve la dignidad y el valor absoluto de las personas, desde su 
concepción hasta su muerte natural. Según esta visión, el suicidio es un 
atentado contra la dignidad humana, ya que cada ser humano es único e 
irremplazable. El personalismo subraya la responsabilidad de la sociedad 



184

BIOÉTICA FÁCIL

e instituciones de salvaguardar la vida de los jóvenes, promoviendo 
su desarrollo integral y protegiendo sus derechos. En este sentido, la 
teología cristiana también rechaza el suicidio, ya que la vida es vista como 
un don de Dios que debe ser respetado y protegido. Ambas perspectivas 
enfatizan la importancia de la solidaridad y el autocuidado, promoviendo 
una cultura de respeto por la vida, la prevención del suicidio y el apoyo 
emocional en tiempos de crisis (Kenis et al., 2019).







187

BIOÉTICA FÁCIL

Abel, F. (2008). El aborto desde la perspectiva de la ética médica. 
Bioética&debat, 14(51), 6–8.

Abramo, L., Cecchini, S., & Ullmann, H. (2020). Enfrentar las 
desigualdades en salud en América Latina: El rol de la protección 
social. Ciência & Saúde Coletiva, 25(5), 1587–1598. https://doi.
org/10.1590/1413-81232020255.32802019

Aguilar, F. Z. (2019). La culpa moral del suicida en la actualidad: 
Valoración de la iglesia católica.

Ahumada-Cortez, J., Gámez-Medina, M., & Valdez-Montero, C. (2017). 
El consumo del alcohol como problema de salud pública. Revista Ra 
Ximhai, 13(2), 13–24.

Alcántara, J. (2013). Manual de ética profesional (Primera edición). 
Ediciones UAPA.

Ali, A., Ahmed, T., Ayub, A., Dano, S., Khalid, M., El-Dassouki, N., 
Orchanian, A., Alibhai, S., & Mucsi, I. (2020). Organ donation and 
transplant: The Islamic perspective. Clinical Transplantation, 34. 
https://doi.org/10.1111/ctr.13832

Alsan, M., Wanamaker, M., & Hardeman, R. (2020). The Tuskegee 
Study of Untreated Syphilis: A Case Study in Peripheral Trauma with 
Implications for Health Professionals. Journal of General Internal 
Medicine, 35(1), 322–325. https://doi.org/10.1007/s11606-019-
05309-8

REFERENCIAS



188

BIOÉTICA FÁCIL

Álvarez, J. (2011). Retos de la Bioética en la medicina del siglo XXI. 
Revista Peruana de Medicina Experimental y Salud Pública, 28(4), 
657–663.

American Association of Pro-Life Obstetricians and Gynecologists. 
(2023). Ethical Research Involving Fetal Human Subjects. Issues in 
Law & Medicine, 38(2), 182–194.

Amo Usanos, R. (2023). Inteligencia artificial y Bioética (Vol. 36). 
Universidad Pontificia Comillas.

Andrade, J., Alcívar, E., & Ruiz, S. (2024). Actualización en terapias 
y cuidados en el manejo del dolor. RECIAMUC, 8(1), 768–778. 
https://doi.org/10.26820/reciamuc/8.(1).ene.2024.768-778

Aparicio-Gómez, O.-Y., & Aparicio-Gómez, W.-O. (2024). Innovación 
educativa con sistemas de aprendizaje adaptativo impulsados 
por Inteligencia Artificial. Revista Internacional de Pedagogía e 
Innovación Educativa, 4(2), 343–363.

Aramani, M. (2007). Introducción a la Bioética (Primera edición). 
Editorial San Pablo.

Arrieta, O., Campillo, C., Burgos, R., Celis, M., De la Llata, M., 
Domínguez, J., Halabe, J., Islas, S., Jasso, L., Lifshitz, A., Moreno, M., 
Plancarte, R., Reyes, A., Ruiz, G., Soda, A., Verástegui, E., & Sotelo, 
J. (2019). Importancia de la investigación clínica independiente en la 
medicina: Dificultades y recomendaciones. Gaceta Médica de México, 
155(3), 319–321. https://doi.org/10.24875/GMM.18004915

Avilés, M. (2007). Moralismo legal y Bioética: El caso de la clonación 
humana. Anuario de Filosofía del Derecho, 24, 85–108.

Axpe, M. R. V. (2024). Complejidad, inteligencia artificial y ética. Revista 
Iberoamericana de Complejidad y Ciencias Económicas, 2(2), 63–77.

Andorno, R. (2009). Human dignity and human rights as a common 



189

BIOÉTICA FÁCIL

ground for a global bioethics. Journal of Medicine and Philosophy, 
34(3), 223–240. https://doi.org/10.1093/jmp/jhp023

Artal, R., & Rubenfeld, S. (2017). Ethical issues in research. Best Practice 
& Research: Clinical Obstetrics & Gynaecology, 43(2), 110–125. 
https://doi.org/10.1016/j.bpobgyn.2016.12.006

Arellano-Hernández, A. (2014). Epistemología antropológica como 
conocimiento del hombre: El papel de la antropología de la 
tecnociencia. Acta Sociológica, 63, 15–39. https://doi.org/10.1016/
S0186-6028(14)70474-8

Aygües Cejalvo, A. (2024). La razón humana frente a la arrogancia 
tecnocientífica y la sombra de reemplazo: Evaluación ética y control 
social para recuperar el poder sobre los medios y los fines desde la obra 
de José Sanmartín. Cuadernos de Bioética, 35(1), 45–68. https://doi.
org/10.30444/CB.172

Barriga, F. (2019). Los Principios Generales del Derecho Internacional 
Público y su Ponderación. Revista de la Facultad de Jurisprudencia, 
5, 1–26.

Bateman-House, A., Shah, L., Escandon, R., McFadyen, A., & Hunt, 
C. (2023). Somatic Gene Therapy Research in Pediatric Populations: 
Ethical Issues and Guidance for Operationalizing Early Phase Trials. 
Pharmaceutical Medicine, 37(1), 17–24. https://doi.org/10.1007/
s40290-022-00451-x

BBC News Mundo. (2019, junio 7). Qué son la eutanasia pasiva y activa 
y en qué se diferencian del suicidio asistido. BBC News Mundo. 
https://www.bbc.com/mundo/noticias-48551092

Belgrano, M. (2025). Resistir la cicuta: La “utilidad” de la filosofía en el 
siglo XXI. SB Editorial.

Brännmark, J. (2017). Respect for people in bioethics: Towards a human 
rights-based account. Human Rights Review, 18(2), 171–187. 



190

BIOÉTICA FÁCIL

https://doi.org/10.1007/s12142-017-0450-x

Bensa, A. (2017). Antropología, memoria e historia. Relaciones Estudios 
de Historia y Sociedad, 38(152), 331–351. https://doi.org/10.24901/
rehs.v38i152.344

Bermúdez, J., & Cóndor, J. (2023). Técnicas de reproducción asistida 
de ciclos de alta complejidad: Aspectos bioéticos y jurídicos. Salus, 
27(1), 28–38.

Bernal, A., & Salazar, K. (2023). Terapia de la dignidad como alivio 
del sufrimiento en una paciente de cuidados paliativos. Meridiano 
- Revista Colombiana de Salud Mental, 2(2), 34–46. https://doi.
org/10.26852/28059107.696

Bernárdez Gómez, A. (2022). Vulnerabilidad, exclusión y trayectorias 
educativas de jóvenes en riesgo: Un marco para su comprensión.

Bielefeldt, H., Pinto, T., & Petersen, M. (2022). Introduction: Freedom 
of Religion or Belief as a Human Right. The Review of Faith & 
International Affairs, 20(2), 1–12. https://doi.org/10.1080/155702
74.2022.2065799

Biscioni, D., Rocha da Cunha, T., & Albuquerque, A. (2023). Bioética 
y Derechos Humanos en una mirada latinoamericana. Revista 
de Bioética y Derecho, 57, 227–241. https://doi.org/10.1344/
rbd2022.55.37449

Boceta, J., Peiro, A., Cevas, J., Vidal, L., Acedo, M., & Mayoral, V. 
(2020). Problemas éticos en el manejo del dolor. Estudio cualitativo 
mediante entrevista de reflexión abierta. Revista de la Sociedad 
Española del Dolor, 27(2), 89–96. https://doi.org/10.20986/
resed.2020.3729/2019

Boersma, K., Bovenkerk, B., & Ludwig, D. (2023). Gene Drives as 
Interventions into Nature: The Coproduction of Ontology and 
Morality in the Gene Drive Debate. NanoEthics, 17(4). https://doi.



191

BIOÉTICA FÁCIL

org/10.1007/s11569-023-00439-0

Bogetti, C. (2017). Bioética de las innovaciones genéticas y la 
inteligencia artificial. Ética y Cine Journal, 7(1), 53–60. https://doi.
org/10.31056/2250.5415.v7.n1.19723

Brena, V. (2020). La muerte según los filósofos, en la vida cotidiana y 
en la formación de enfermeras. Educere: Revista Venezolana de 
Educación, 79, 503–512.

Brewer, C., Streel, E., & Skinner, M. (2017). Supervised Disulfiram’s 
Superior Effectiveness in Alcoholism Treatment: Ethical, 
Methodological, and Psychological Aspects. Alcohol and Alcoholism, 
52(2), 213–219. https://doi.org/10.1093/alcalc/agw093

Bueno-Gómez, N. (2017). Conceptualizing suffering and pain. 
Philosophy, Ethics, and Humanities in Medicine, 12(7). https://doi.
org/10.1186/s13010-017-0049-5

Burgio, S., Polizzi, C., Buzzaccarini, G., Laganà, A., Gullo, G., Perricone, 
G., Perino, A., Cucinella, G., & Alesi, M. (2022). Psychological 
variables in medically assisted reproduction: A systematic review. 
Menopausal Review, 21(1), 47–63. https://doi.org/10.5114/
pm.2022.114404

Calvo, D. (2021). Medicina y filosofía. Revista Médica La Paz, 27(1), 
86–92.

Camargo, R. D. (2016). Euthanasia, law and wishes, correct action? What 
you should know [Eutanasia, derecho y voluntad, ¿acción correcta? 
Lo que debemos saber]. Acta Colombiana de Cuidado Intensivo, 
16(3), 150–164. https://doi.org/10.1016/j.acci.2016.02.005

Campos, P. (2020). La dignidad del enfermo en situación terminal. 
Apuntes de Bioética, 3(1), 5–11. https://doi.org/10.35383/apuntes.
v3i1.367



192

BIOÉTICA FÁCIL

Castillo, M. (2019). Muerte encefálica y trasplante de órganos. 
Recomendaciones para los profesionales de la salud. Revista Mexicana 
de Trasplantes, 8(1), 27–36.

Castillo, R. H. M. (2020). Una posición con base metaética respecto 
del aborto y del concepto de dignidad humana. Lus Et Veritas, 61, 
206–226.

Castro, M. (2017). Breve historia de la bioética. Revista Educación en 
Medicina, 33(1), 56–68.

Celie, K. B., Symons, X., Kochheiser, M., Ayala, R., & Lakhoo, K. (2024). 
Conscientious objection: A global health perspective. BMJ Global 
Health, 9(12), 1–9. https://doi.org/10.1136/bmjgh-2024-017555

Chatzinikolaou, N. (2010). The ethics of assisted reproduction. Journal 
of Reproductive Immunology, 85(1), 3–8. https://doi.org/10.1016/j.
jri.2010.02.001

Chávez, P. (2014). Ética (Tercera Edición). Grupo Editorial Patria S.A.

Chou, C., Lee, I. J., & Fudano, J. (2023). The present situation of and 
challenges in research ethics and integrity promotion: Experiences in 
East Asia. Accountability in Research, 1–24. https://doi.org/10.108
0/08989621.2022.2155144

Cifuentes, J., & Torres, J. (2019). Reflexiones en y para la enseñanza 
de la historia de la ética. Hallazgos, 16(31), 167–186. https://doi.
org/10.15332/s1794-3841.2019.0031.07

Coasaca, N., Argota, G., Celi, L., Campos, R., & Méndez, S. (2016). 
Ética profesional y su concepción responsable para la investigación 
científica. Campus, 21(22), 223–234.

Comesaña, G. (2004). La muerte desde la dimensión filosófica: Una 
reflexión a partir del ser para la muerte Heideggeriana.



193

BIOÉTICA FÁCIL

Cordero, I. (2006). Enfoque ético del dolor. Revista Cubana de Salud 
Pública, 32(4).

Coronel, V. (2019). La vida y el derecho civil ecuatoriano. Revista 
Killkana Sociales, 3(3), 39–46.

Cuadra-Peralta, A., Veloso-Besio, C., Latorre, G. V., & Gómez, A. Z. 
(2021). Ideación suicida y relación con la salud mental en adolescentes 
escolarizados no consultantes. Interciencia, 46(5), 217–223.

Czech, H., Weindling, P., & Druml, C. (2021). From scientific 
exploitation to individual memorialization: Evolving attitudes 
towards research on Nazi victims’ bodies. Bioethics, 35(6), 508–517. 
https://doi.org/10.1111/bioe.12860

Danesi, C. (2022). El imperio de los algoritmos: IA inclusiva, ética y al 
servicio de la humanidad. Editorial Galerna.

D’Auria Aníbal. (2013). Aproximación a la ética filosófica. Revista sobre 
enseñanza del derecho, 11(21), 69–89.

De Andrés Fernández, A., Fernández, P., Escudero, J., & De la Ossa, M. 
(2021). Ciencia y eutanasia. Encuentros en la Biología, 14(180), 15–
24. https://doi.org/10.24310/enbio.v14i180.17088

De Mestral, E., & Riveros, M. (2017). Manuel de Bioética (Primera 
edición). Delta Publicaciones.

De Oliveira Calile, O. H. B., & Chatelard, D. S. (2021). Representaciones 
sociales acerca del suicidio.

De Wert, G., Van der Hout, S., Goddijn, M., Vassena, R., Frith, L., 
Vermeulen, N., & Eichenlaub, U. (2021). The ethics of preconception 
expanded carrier screening in patients seeking assisted reproduction. 
Human Reproduction Open, 1, 1–15. https://doi.org/10.1093/
hropen/hoaa063



194

BIOÉTICA FÁCIL

Díaz, J. (2019). Salud y religión: Un enfoque bioético. Revista Bioética, 
27(1), 53–61. https://doi.org/10.1590/1983-80422019271286

Doerry, K., Oh, J., Vincent, D., Fischer, L., & Schulz, S. (2022). Religious 
and cultural aspects of organ donation: Narrowing the gap through 
understanding different religious beliefs. Pediatric Transplantation, 
26. https://doi.org/10.1111/petr.14339

Eleter, L. (2018). ¿Qué es la justicia? Argumentos filosóficos sobre 
lo justo y lo injusto. Discusión, sobre los cupos de raza y género. 
Philosophia, 78(2), 93–97.

Elio-Calvo, D. (2022). El paciente como persona. Revista Médica La Paz, 
28(1), 83–90.

Espada, J. P., Méndez, X., Orgilés, M., & Morales, A. (2021). Conducta 
suicida. Libro Blanco de la Salud Mental Infanto-Juvenil, 32–37.

Ethics Committee of the American Society for Reproductive Medicine. 
(2023). Informed consent in assisted reproduction: An Ethics 
Committee opinion. Fertility and Sterility, 119(6), 948–953. https://
doi.org/10.1016/j.fertnstert.2023.03.009

Euseche, M. A. (2024). Programa de intervención educativa para 
la promoción de la salud mental y la prevención del suicidio en 
estudiantes de 12 a 17 años en el contexto escolar de Colombia.

Feliu, L., Escrigas, J., Aznar, F., Calvo, J., Martínez, J., Ágreda, Á., 
Moliner, J., & Gonzáles, A. (2020). Principios y valores. La ética. 
SÍLEX EDICIONES S.L.

Ferrer, M. (2003). Equidad y justicia en salud: Implicaciones para la 
bioética. Acta Bioethica, 9(1), 113–126. https://doi.org/10.4067/
S1726-569X2003000100011

Frutos, M. A. (2015). Ética en donación de órganos: Una alianza 
rentable. Cuadernos de Medicina Forense, 21(1–2), 50–56. https://



195

BIOÉTICA FÁCIL

doi.org/10.4321/S1135-76062015000100007

Garcés, L., Arboleda, A., & Sepúlveda, J. (2018). Bioética en la 
experimentación con animales: Una mirada desde las normas para 
Colombia. Revista Espacios, 39(16).

Garcés, L., & Giraldo, C. (2017). El modelo bioético del personalismo 
ontológico en la experimentación con animales: Una reflexión 
filosófica para el cuidado de lo otro. Escritos, 25(55), 397–418. 
https://doi.org/10.18566/escr.v25n55.a03

García, D. (2014). El nacimiento de la Bioética. Editorial Biblioteca 
Nueva S.L., Madrid.

García, M. (2019). La libertad. Revista Salus, 23(1), 3–5.

García, R. (2012). La bioética en perspectiva latinoamericana. Revista 
Latinoamericana de Bioética, 12(2), 44–51.

García, S. (2008). Formación profesional en Bioética (Primera Edición). 
Sociedad de San Pablo.

Garrafa, V. (2023). Bioética y el derecho al acceso a los cuidados de salud. 
Salud Colectiva, 19. https://doi.org/10.18294/sc.2023.4491

Gibney, B. L. (2023). Ethics and review boards. In Translational 
Interventional Radiology (pp. 221–234). Elsevier. https://doi.
org/10.1016/B978-0-12-823026-8.00065-1

Giglio, F. (2017). La perspectiva bioética del personalismo con 
fundamentación ontológica [Bioethical perspective of ontologically-
based personalism]. Bioethics Update, 3(1), 59–73. https://doi.
org/10.1016/j.bioet.2017.01.001

Gisbert, J., & Chaparro, M. (2021). Gastroenterología y hepatología. 
Gastroenterología y Hepatología, 44(1), 599–610. https://doi.
org/10.1016/j.gastrohep.2020.09.005



196

BIOÉTICA FÁCIL

Goikoetxea, M. (2013). Introducción a la Bioética. Universidad de 
Deusto.

González, E., & Ríos, R. (2019). Visiting Holocaust: Related Sites 
in Germany with Medical Students as an Aid to Teaching Medical 
Ethics and Human Rights. Conatus, 4(2), 303–316. https://doi.
org/10.12681/cjp.20963

Greif, A. (2019). Drug Laws, Ethics, and History. Filozofia, 74(2), 95–
110. https://doi.org/10.31577/filozofia.2019.74.2.2

Gregg, B. (2022). Regulating genetic engineering guided by human 
dignity, not genetic essentialism. Politics and the Life Sciences, 41(1), 
60–75. https://doi.org/10.1017/pls.2021.29

Guevara, S., & Soler, C. (2023). Desigualdades e injusticias: 
Reproducciones y resistencias en educación. Folios, 57, 219–235.

Gutiérrez, D., & Hernández, E. (2008). Implicación de los valores éticos 
y morales en el enfrentamiento de las adicciones en jóvenes. Revista 
Cubana de Salud Pública, 34(4).

Gómez, J. (2013). La revolución de la ingeniería genética. Nova Acta 
Científica Compostelana (Bioloxía), 20, 13–21. https://revistas.usc.
gal/index.php/nacc/article/view/1441

Gómez de la Cámara, A. (2003). Investigación con medicamentos. Es 
necesario atender a las normas que la regulan. Atención Primaria, 
31(1), 3–5.

Gómez, G. (2017). San Agustín: Fe y razón. Editorial XYZ.

Gómez, R. (2018). ¿Qué se ha entendido por salud y enfermedad? 
Facultad Nacional de Salud Pública: El escenario para la salud pública 
desde la ciencia, 36(1), 64–102.

Hernández-Ojeda, J., & Requena, P. (2024). A rational exploration 



197

BIOÉTICA FÁCIL

of personalist bioethics: Understanding its foundations. Christian 
Journal for Global Health, 11(2), 23–34. https://doi.org/10.15566/
cjgh.v11i2.333

Hidalgo, J., Chachques, J., & Paredes, A. (2019). Actualidad en 
terapia regenerativa: Células madre embrionarias y pluripotenciales 
inducidas, factor de crecimiento angiogénico y terapia génica. 
CorSalud, 11(4), 302–306.

Hincapié, J., & Medina, M. de J. (2019). Bioética: Teorías y principios 
(Primera Edición). Instituto de Investigaciones Jurídicas.

Hofmann, B. (2023). Biases in bioethics: A narrative review. BMC 
Medical Ethics, 24(17). https://doi.org/10.1186/s12910-023-00894-
0

Huff, A., Burrell, D., Lewis, E., Ingle, A., Vestal, K., & Richardson, K. 
(2023). Ethical, Cultural, and Historical Leadership Implications 
of Conducting Public Health Research on Minority Populations. 
International Journal of Public and Private Perspectives on 
Healthcare, Culture, and the Environment, 7(1), 1–18. https://doi.
org/10.4018/IJPPPHCE.325473

Iglesias, O., Escalona, A., Escalona, M., & Álvarez, A. (2018). Efecto del 
uso de las drogas y los peligros que su consumo implica en los jóvenes 
y estudiantes. Revista Médica Multimed, 22(6).

Izzati, U., Bachri, B., Sahid, M., & Indiriani, D. (2019). Character 
Education: Gender differences in Moral Knowing, Moral Feeling, 
and Moral Action in Elementary Schools in Indonesia. Journal for 
the Education of Gifted Young Scientists, 7(3), 547–556. https://doi.
org/10.17478/jegys.597765

Jabyn, M. (2020). Advancing justice interests and human rights of 
vulnerable groups through clinical legal education. Jindal Global 
Law Review, 11(2), 271–288. https://doi.org/10.1007/s41020-020-
00127-0



198

BIOÉTICA FÁCIL

Jacobs, I. E., Lin, Y., Huang, Y., Ren, X., Simatos, D., Chen, C., Tjhe, D., 
Statz, M., Lai, L., Finn, P. A., Neal, W. G., D’Avino, G., Lemaur, V., 
Fratini, S., Beljonne, D., Strzalka, J., Nielsen, C. B., Barlow, S., Marder, 
S. R., … Sirringhaus, H. (2022). High-efficiency ion-exchange doping 
of conducting polymers. Advanced Materials, 34(22). https://doi.
org/10.1002/adma.202102988

Jankowiak, W., & Nelson, A. J. (2021). The state of ethnological research 
on love: A critical review. In C.-H. Mayer & E. Vanderheiden (Eds.), 
International handbook of love: Transcultural and transdisciplinary 
perspectives (pp. 25–46). Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-
030-45996-3_2

Jumique, A. (2020, febrero 6). Humanizar a los animales, ¿la nueva 
tendencia? Prensa Libre. https://www.prensalibre.com/vida/salud-y-
familia/humanizar-a-los-animales-la-nueva-tendencia-canina/

Kahl, V. (2022). A human right to climate protection – Necessary 
protection or human rights proliferation? Netherlands 
Quarterly of Human Rights, 40(2), 158–179. https://doi.
org/10.1177/09240519221092595

King, N., & Perrin, J. (2014). Ethical issues in stem cell research 
and therapy. Stem Cell Research & Therapy, 5(85). https://doi.
org/10.1186/scrt474

Kling, S. (2025). Professional ethics: Principles and applications in 
practice. Current Allergy and Clinical Immunology, 38(2), 110-112. 
https://doi.org/10.10520/ejc-caci-v38-n2-a8

Lahera, N. (2013). Antropología (Primera Edición). Universidad Abierta 
para Adultos (UAPA). https://elibro.net/es/lc/pucpcentrum/
titulos/175598

Langlois, A. (2020). Global bioethics. In The Routledge handbook to 
rethinking ethics in international relations (pp. 320–334). Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781315613529-22



199

BIOÉTICA FÁCIL

Lanzarote, P. (2006). La investigación y experimentación con embriones 
humanos: Aspectos éticos y jurídicos. Cuadernos de Bioética, 17(2), 
151–191.

Lazo de la Vega, S. (2020). Aspectos constitucionalmente relevantes en la 
clonación humana y en el uso de células madre en el Perú, 2017 [Tesis 
de Pregrado]. Universidad Nacional de San Agustín de Arequipa.

León, F. (2010). Bioética y Religión Cristiano-Católica: Dos 
racionalidades complementarias. Acta Bioethica, 16(1), 9–16. 
https://doi.org/10.4067/S1726-569X2010000100002

López Baroni, M. J. (2019). Las narrativas de la inteligencia artificial. 
Revista de BIOÉTICA y Derecho, 46, 5–28.

López, L., & Zuleta, G. (2020). El principio de beneficencia como 
articulador entre la teología moral, la bioética y las prácticas 
biomédicas. Franciscanum, 62(174), 1–30. https://doi.
org/10.21500/01201468.4884

López, M. (2013). Ética profesional y complejidad: Los principios y la 
religación. Perfiles Educativos, 35(142), 43–51.

Lozano, M., Martínez, J., López, M., & Figueroa, P. (2008). Filosofía. 
McGraw-Hill.

Mahir, I., & Wazeema, T. (2020). Social Aspects of Drug Addiction in 
Sri Lanka. Journal of Politics and Law, 13(2), 54–62. https://doi.
org/10.5539/jpl.v13n2p54

Marín, G., Neira, F., Ramírez, M. E., Soto, D., Vásconez, J., & Vallejo, 
I. (2019). Nociones de persona, lo político y las relacionalidades: 
Paradigmas de la antropología de la naturaleza. Íconos - Revista de 
Ciencias Sociales, 23(65), 179–197. https://doi.org/10.17141/
iconos.65.2019.3433

Martínez, C., & Ojeda, M. (2010). Antropología: La evolución. Firmas 



200

BIOÉTICA FÁCIL

Press.

Martínez Caballero, C., Collado Collado, F., Rodríguez Quintosa, J., 
& Moya Riera, J. (2015). El alivio del dolor: Un derecho humano 
universal. Revista de la Sociedad Española del Dolor, 22(5), 224–230. 
https://doi.org/10.4321/S1134-80462015000500007

Martínez, F. (2023). Anthropological algology and bioethics. Salud 
Mental, 46(5), 247–250. https://doi.org/10.17711/SM.0185-
3325.2023.031

Masoliver, A. (2020, noviembre 15). La perspectiva de la muerte según 
diferentes culturas del mundo. La Razón 25. https://www.larazon.es/
viajes/20200410/wckjpe2eubgvvmbydjrdoilpzm.html

Máté, A., & Nagy, G. (2023). Hidden Dynamics of Religion and Human 
Rights in Central and Eastern Europe. Religions, 14(917). https://
doi.org/10.3390/rel14070917

Melendez, M., Dujarric, M., Fariñas, L., Posada, A., & Milán, D. (2005). 
Implicaciones éticas de la muerte cerebral y los trasplantes de órganos. 
Revista Cubana de Investigaciones Biomédicas, 24(1), 60–68.

Mestre, J. (2016). Los derechos humanos (Primera Edición). Editorial 
UOC.

Mikami, T., Itagaki, S., Fujisaki, T., Kuno, T., Lerner, D. P., Burns, J. D., 
& Anyanwu, A. (2022). Association of Donor Brain Death Due to 
Stroke with Prognosis After Heart Transplantation. Journal of the 
American College of Cardiology, 79(11), 1063–1072. https://doi.
org/10.1016/j.jacc.2021.12.031

Millán, G. (2016). Víctimas de la educación. La ética y el uso de animales 
en la educación superior. Revista de la Educación Superior, 45(177), 
147–170. https://doi.org/10.1016/j.resu.2016.01.010

Mimenza, A., Arrieta, O., Celis, M., Domínguez, J., Islas, S., Lifshitz, 



201

BIOÉTICA FÁCIL

A., Mansilla, A., Martínez, I., Moreno, M., Reyes, A., Rocha, L., 
Ruiz, G., Sotelo, J., Verástegui, E., Vilar, D., & Toussaint, S. (2023). 
Investigación clínica e industria farmacéutica. Gaceta Médica de 
México, 159(2), 91–92. https://doi.org/10.24875/GMM.22000279

Mokhov, A. (2021). Bioethics and biolaw as bioeconomy regulators. 
Kutafin Law Review, 8(1), 68–84. https://doi.org/10.17803/2313-
5395.2021.1.15.068-084

Molina, J., Villavicencio, A., Ruiz, D., García, M., Sánchez, C., Castro, 
M., & Chaviano, L. (2015). Bioética en la experimentación animal. 
Revista Electrónica de Veterinaria, 16(2), 1–19.

Momblac, L. (2020). El derecho de los pacientes: Fundamentos teóricos 
y comparados. LEX - Revista de la Facultad de Derecho y Ciencias 
Políticas, 18(25), 57–92. https://doi.org/10.21503/lex.v18i25.2097

Monroy, M. (2008). El derecho internacional como fuente del derecho 
constitucional. Anuario Colombiano de Derecho Internacional, 1, 
107–138.

Monsalve Morales, G., & Pinto Bustamante, B. J. (2021). Suicidio 
asistido en población con depresión mayor. Aproximación desde la 
bioética. Revista de Bioética y Derecho, 47, 12–26.

Monteagudo Rodenas, J. V. (2022). Prevención del suicidio en 
adolescentes. Propuestas educativas desde una perspectiva bioética. 
Revista de Salud Pública, 34(2), 56–65.

Montero, A., & Tarnopolsky, L. (2020). Muerte cerebral, revisión del 
tema. Revista Ciencias & Salud: Integrando Conocimientos, 4(4), 
75–83.

Montesinos, C., & Simancas, D. (2019). Reflexiones sobre bioética y la 
atención primaria de la salud en el Ecuador. Práctica Familiar Rural, 
4(3), 106–109. https://doi.org/10.23936/pfr.v4i3.123



202

BIOÉTICA FÁCIL

Mora, C., & Herrán, O. (2019). Prevalencia de consumo de alcohol y de 
alcoholismo en estudiantes universitarios de Villavicencio, Colombia. 
Revista de la Facultad de Medicina, 67(2), 225–233. https://doi.
org/10.15446/revfacmed.v67n2.69282

Mora, J. (2021). Visión personalista de K. Wojtyla del acto conyugal. 
Estudio Agustiniano, 56(3), 487–508. https://doi.org/10.53111/
estagus.v56i3.39

Moya, G. (2020). Un enfoque personalista ontológico de los dilemas 
surgidos en la pandemia COVID-19. Apuntes de Bioética, 3(1), 22–
32. https://doi.org/10.35383/apuntes.v3i1.366

Munung, N., Nnodu, O., Moru, P., Kalu, A., Impouma, B., Treadwell, 
M., & Wonkam, A. (2024). Looking ahead: Ethical and social 
challenges of somatic gene therapy for sickle cell disease in Africa. 
Gene Therapy, 31(5–6), 202–208. https://doi.org/10.1038/s41434-
023-00429-7

Naranjo, S., García, R., Negret, M., Sosa, R., Fernández, C., & González, 
R. (2017). Algunas consideraciones necesarias sobre ética y bioética a 
tener en cuenta por los estudiantes de la carrera de Medicina. Revista 
Médica Electrónica, 39(2), 291–303.

Nogueira, H. (2006). La libertad de conciencia, la manifestación de 
creencias y la libertad de culto en el ordenamiento jurídico chileno. 
Ius et Praxis, 12(2), 13–41. https://doi.org/10.4067/S0718-
00122006000200002

Novoa, E. (2007). Desafíos bioéticos de la cuestión social hoy. Revista 
Colombiana de Bioética, 2(2), 143–172.

Nur, D., Khanif, A., Hartono, M., & Yusniar, A. (2023). Examining 
Qanun in Aceh from a human rights perspective: Status, substance 
and impact on vulnerable groups and minorities. Ijtihad: Jurnal 
Wacana Hukum Islam dan Kemanusiaan, 23(1), 37–56. https://doi.
org/10.18326/ijtihad.v23i1.37-56



203

BIOÉTICA FÁCIL

Ocaña, Y., Valenzuela, L., & Garro, L. (2019). Inteligencia artificial y sus 
implicaciones en la educación superior. Propósitos y Representaciones, 
7(2), 536–568. https://doi.org/10.20511/pyr2019.v7n2.274

Olivo, Á., Linares, P., Suárez, A., & Aguirre, A. (2016). Estatuto 
ontológico del embrión humano como persona: Una perspectiva desde 
la investigación biológica en América Latina. Acta Bioethica, 22(2), 
195–202. https://doi.org/10.4067/S1726-569X2016000200006

Ortíz, M., & Palavecino, S. (2005). Bioética para una salud pública con 
responsabilidad social. Acta Bioethica, 11(1), 65–76.

Ottuh, P. (2021). A prudential personalist ethical appraisal of human 
cloning. Journal of Liberty and International Affairs, 7(3), 310–330. 
https://doi.org/10.47305/JLIA2137310o

Páez Moreno, R. (2021). La investigación biomédica en seres 
humanos desde la ética pública: El valor social de la investigación. 
Medicina y Ética, 32(4), 987–1002. https://doi.org/10.36105/
mye.2021v32n4.02

Pellegrino, E. D. (2020). La persona humana, el médico y la ética 
del médico. Linacre Quarterly, 87(4), 381–386. https://doi.
org/10.1177/0024363920942459

Penchaszadeh, V. (2022). Ética de la edición genética en seres humanos. 
Revista Colombiana de Bioética, 17(1), 1–12. https://doi.
org/10.18270/rcb.v17i1.4046

Ponce, R., Ochoa, Y., & Pilco, N. (2022). Consideraciones éticas del 
aborto en el contexto de la salud pública de América Latina. Revista 
del Cuerpo Médico Hospital Nacional Almanzor Aguinaga Asenjo, 
Chiclayo, Perú, 15(1), 148–150.

Portillo, J. U. (2019). La huella de la desesperanza: Estrategias de 
prevención y afrontamiento del suicidio. Ediciones Morata.



204

BIOÉTICA FÁCIL

Powell, R., & Scarffe, E. (2019). Rethinking “disease”: A fresh diagnosis 
and a new philosophical treatment. Journal of Medical Ethics, 45(9), 
579–588. https://doi.org/10.1136/medethics-2019-105465

Parra, A., & Ávila, R. (2012). Implicaciones éticas del aborto. Educación 
y Ciencia, 15, 131–148.

Patiño, V., Bravo, D., Maruri, M., & Aspiazu, E. (2023). Bioética 
e investigación en salud, implicaciones en la biomedicina. 
RECIAMUC, 7(2), 668–676. https://doi.org/10.26820/reciamuc/7.
(2).abril.2023.668-676

Peña, N. L. R. (2021). Big data e inteligencia artificial: Una aproximación 
a los desafíos éticos y jurídicos de su implementación en las 
administraciones tributaria. Ius et Scientia, 7(1), 62–84.

Perea, C., & Bernal, D. (2022). Importancia de la bioética en la práctica 
médica. Revista Cubana de Pediatría, 94(4).

Pérez, I. (2016). Aspectos éticos en la donación de órganos, más allá de 
sólo generosidad. Gastroenterología Latinoamericana, 27(1).

Pérez, J. (2019). Antropología del don de la vida. Apuntes de Bioética, 
02(1), 5–17. https://doi.org/10.35383/apuntes.v2i1.245

Pérez, J. (2020). Bioética en donación y trasplante de órganos. Revista de 
Bioética y Derecho, 48, 95–109.

Phillip, C. (2011). Antropología Cultural (Decimocuarta edición). 
McGraw-Hill.

Popa, V. I., Lascar, I., Valcu, M., Sebe, I., Caraban, B., & Margina, A. 
(2015). Bioethics in animal experimentation. ARS Medica Tomitana, 
21(4), 169–177. https://doi.org/10.1515/arsm-2015-0041

Quesada, F. (2013). La bioética y los derechos humanos: Una 
perspectiva filosófica sobre la justicia en la investigación científica y 



205

BIOÉTICA FÁCIL

experimentación clínica con seres humanos. Medicina Legal de Costa 
Rica, 30(2).

Rego, F., Barbas, S., & Frantz, P. (2025). Reclaiming human dignity: 
A critical review of contemporary theories in light of ontological 
foundations. Medicine, Health Care and Philosophy, 1(1), 7. https://
doi.org/10.1007/s11019-025-10290-7

Reluz-Barturén, F., Odiaga-Ríos, L., Rodas-Arroyo, M., Taboada-
Montaño, L., & Ballena-De la Cruz, A. (2025). Formación integral 
universitaria en bioética y en tecnología informática para atención 
digna. Apuntes de Bioética, 8(1), 45–63. https://doi.org/10.35383/
apuntes.v8i1.1246

Ramírez, K. (2024, abril). Humanizar a los animales: ¿Cuáles son las 
consecuencias? Conexión PUCE.

Ramón de la Fuente, J. (2019). Morir con dignidad. Revista de la 
Facultad de Medicina (México), 62(1), 50–54.

Restrepo, C. (2008). El cuerpo del espíritu: Consideraciones sobre la 
concepción del cuerpo en Hegel. Discusiones Filosóficas, 9(13), 25–
43.

Reyes, A. (2016). Los derechos del paciente en el marco de los derechos 
humanos. Salud y Administración, 4(9), 31–40.

Rincón, A. (2018). La religión y la formación de la civilidad. Sophía, 24, 
171–205. https://doi.org/10.17163/soph.n24.2018.05

Rodríguez, A. (2017). Antropología para trabajo social: Conceptos 
y herramientas para la formación y práctica profesional. Editorial 
Imaginario.

Rojas, T., Reyes, B., Tapia, A., & Sánchez, J. (2020). The consumption 
of psychoactive substances and its influence on integral development. 
Journal of Business and Entrepreneurial Studies, 4(1), 45-56.



206

BIOÉTICA FÁCIL

Rotondo, M. (2017). Introducción a la bioética. Revista Uruguaya de 
Cardiología, 32(3), 240-248. https://doi.org/10.29277/RUC/32.3.4

Rotondo, M. (2018). Principios morales y metodología de la bioética. 
Revista Uruguaya de Cardiología, 33, 13-17.

Rubio, T. (2008). La antropología, una ciencia de conceptos entrelazados. 
Gazeta de Antropología, 24(2), 89-97.

Ruiz, R. (2023). Human rights and religions: An overview on a 
controversial relationship. Religions, 14(1343). https://doi.
org/10.3390/rel14111343Sáenz, E. (2017). La filosofía y la ciencia 
orientando el conocimiento del ser humano. Revista Academia & 
Derecho, 8(14), 1-11.

Sandoval Ato, R., Vilela Estrada, M. A., Mejía, C. R., & Caballero 
Alvarado, J. (2018). Riesgo suicida asociado a bullying y depresión en 
escolares de secundaria. Revista Chilena de Pediatría, 89(2), 208-215.

Sandvik, M. (2019). Sport, stories, and morality: A Rortyan approach 
to doping ethics. Journal of the Philosophy of Sport, 46(3), 383-400. 
https://doi.org/10.1080/00948705.2019.1622127

Santa Cruz, D., & Ramírez, M. (2021). Sentido de la vida y del 
sufrimiento: Una tarea personal. Apuntes de Bioética, 4(1), 5-22.

Santillán, P., Grether, P., Medina, M. de J., Chan, S., Tapia, R., Brena, 
I., Canales, R., Linares, J., Mendoza, H., Muñoz, L., & Schiavon, 
R. (2019). Reflexiones sobre la ingeniería genética: A propósito del 
nacimiento de gemelas sometidas a edición génica. Gaceta Médica de 
México, 156(1), 53-59. https://doi.org/10.24875/GMM.19005182

Santos, I. (2020). Igualdad, equidad y justicia en la salud a la luz 
de la bioética. Revista Bioética, 28(2), 229-238. https://doi.
org/10.1590/1983-80422020282384

Sapuy, K. (2017). ¿La eutanasia afecta el derecho a la vida y la dignidad 



207

BIOÉTICA FÁCIL

humana? Revista Erasmus Semilleros de Investigación, 2(1), 72-
74. http://www.elespectador.com/vivir/los-principios-regular-
eutanasia-articulo-544675

Sakr, F., Haddad, C., Zeenny, R. M., Sacre, H., Akel, M., Iskandar, K., 
Hajj, A., & Salameh, P. (2022). Work ethics and ethical attitudes among 
healthcare professionals: The role of leadership skills in determining 
ethics construct and professional behaviors. Healthcare (Switzerland), 
10(8), 13. https://doi.org/10.3390/healthcare10081399

Shannon, J., Quimby, C., Colwell, C., & Burg, S. (2021). Anthropology, 
empathy, and the need for social science communication. 
Science Communication, 43(4), 529-537. https://doi.
org/10.1177/10755470211018812

Soto Salcedo, A. G. (2023). La conducta suicida y su relación con factores 
psicosociales vinculados a la salud mental, en población juvenil 
chilena: Un análisis para la generación de programas de prevención. 
Revista Chilena de Psicología, 30(1), 45-60.

Suárez, F. (2020). Investigación clínica y buenas prácticas clínicas: Más 
historias por contar. Persona y Bioética, 24(2), 188-204. https://doi.
org/10.5294/pebi.2020.24.2.6

Sulaiman, W., & Muh, E. (2023). Legal scope of human cloning: 
Comparative analysis between the United Kingdom and France. 
Yuridika, 38(1), 37-50. https://doi.org/10.20473/ydk.v38i1.38773

Surdíaz, P. (2010). Antropología general. FL: Firmas Press.

Svenaeus, F. (2018). Phenomenology of pregnancy and the ethics of 
abortion. Medicine, Health Care and Philosophy, 21(1), 77-87. 
https://doi.org/10.1007/s11019-017-9786-x

Tacumá, C., & Tovar, B. (2021). La relación entre bioética y salud pública. 
Revista Latinoamericana de Bioética, 21(2), 143-156. https://doi.
org/10.18359/rlbi.5020



208

BIOÉTICA FÁCIL

Tamayo, J., Clavel, J., Lema, C., Palacios, M., Ramiro, M., Roig, J., & 
Gracia, D. (2008). Bioética y religión. Editorial DYKINSON.

Toala, S., Betancourt, G., Lara, N., Gómez, L., & Méndez, J. (2023). 
Reseña histórica de la ética y los aportes del hombre. Ibero-American 
Journal of Education & Society Research, 3(2), 54-61.

Tomar, F. (2013). El lugar del hombre y la antropología en la bioética. 
Cuadernos de Bioética, 14(2), 179-187.

Tomás, G. (2011). Cuestiones actuales de bioética (2.ª ed.). Ediciones 
Universidad de Navarra, S.A. (EUNSA).

Torres, Z. (2014). Introducción a la ética (1.ª ed.). Grupo Editorial Patria 
S.A.

Unión Interparlamentaria de las Naciones Unidas. (2016). Derechos 
humanos. Courand et Associés.

Valenzuela, C. (2005). Ética científica de la clonación humana. Revista 
Médica de Chile, 133(1), 105-112. https://doi.org/10.4067/S0034-
98872005000100014

Valero, M. J. (2022). Freedom of conscience of healthcare professionals 
and conscientious objection in the European Court of Human 
Rights. Religions, 13(6), 21. https://doi.org/10.3390/rel13060558

Varela, G. (2008). Ética (3.ª ed.). Instituto Politécnico Nacional.

Vega, L. (2002). Ideas, creencias y percepciones acerca de la salud: Reseña 
histórica. Revista Salud Pública de México, 44(3), 258-265.

Venn, A. (2022). Rendering international human rights law fit for 
purpose on climate change. Human Rights Law Review, 23(1). 
https://doi.org/10.1093/hrlr/ngac034

Vera, J. (2012). La ley injusta. Cuadernos Universitarios, 5, 53-65.



209

BIOÉTICA FÁCIL

Vicente, M., Delgado, S., Bandrés, F., Ramírez, M. V., & Capdevila 
García, L. (2018). Valoración del dolor: Revisión comparativa de 
escalas y cuestionarios. Revista de la Sociedad Española del Dolor, 
25(4), 228-236. https://doi.org/10.20986/resed.2018.3632/2017

Vilchez, Y. (2012). Ética y moral. Revista Formación Gerencial, 11(2), 
233-247.

Villegas, D. (2021). Hacia una teoría ética de animales humanos y no 
humanos. Revista de Bioética y Derecho, 51, 157-171.

Wang, X., Du, S., Zhang, R., Jia, X., Yang, T., & Zhang, X. (2021). Drug-
drug cocrystals: Opportunities and challenges. Asian Journal of 
Pharmaceutical Sciences, 16(3), 307-317. https://doi.org/10.1016/j.
ajps.2020.06.004

Wangmo, T., Hauri, S., Gennet, E., Anane, E., Provoost, V., & Elger, B. 
(2018). An update on the “empirical turn” in bioethics: Analysis of 
empirical research in nine bioethics journals. BMC Medical Ethics, 
19(6). https://doi.org/10.1186/s12910-018-0246-9

Watson, K. (2022). The ethics of access: Reframing the need for abortion 
care as a health disparity. The American Journal of Bioethics, 22(8), 
22-30. https://doi.org/10.1080/15265161.2022.2075976

Weindling, P. (2022). From the Nuremberg “Doctors’ Trial” to the 
“Nuremberg Code”. Oxford Brookes University. https://doi.
org/10.1007/978-3-031-01987-6_12

Zurita, J. (2019). Los alcances de la investigación clínica. Revista 
Mexicana de Pediatría, 86(5), 173-174. https://doi.org/10.35366/
SP195A

Zurita, J., Márquez, H., Miranda, G., & Villasís, M. (2018). Estudios 
experimentales: Diseños de investigación para la evaluación de 
intervenciones en la clínica. Revista Alergia México, 65(2), 178-186. 
https://doi.org/10.29262/ram.v65i2.376



210

BIOÉTICA FÁCIL

Zurriaráin, R. (2019). Cuidados paliativos: Solución ética acorde con la 
dignidad humana al final de la vida. Persona y Bioética, 23(2), 180-
193.







213

BIOÉTICA FÁCIL

Anexo 1. Los animales y la bioética

1. ¿Qué es la ética animal?

La ética animal se refiere a la responsabilidad humana hacia los 
animales, fundamentada en la idea de que sólo la actividad humana puede 
ser objeto de reflexión ética. Esta ética no aborda el comportamiento 
moral de los animales entre ellos, que es estudiado por la etología, sino 
que se centra en la conducta humana, ya que solo los humanos pueden ser 
portadores de responsabilidad dentro del sistema ético. La ética animal 
implica que los seres humanos tienen una responsabilidad moral hacia 
los animales y el universo, ampliando así el alcance de la responsabilidad 
ética tradicionalmente limitada a las relaciones interhumanas. La 
ética animal contemporánea cuestiona la exclusión de los animales 
de la comunidad ética y busca incluirlos como sujetos de derechos y 
consideración moral, argumentando que los humanos deben reconocer 
el valor y la importancia de los animales, más allá de su utilidad para las 
personas (Aramani, 2007).

2. ¿Cuál es el papel de la bioética en la toma de decisiones éticas 
relacionadas con el uso de animales en la investigación?

La bioética es un componente de la toma de decisiones éticas sobre 
el uso de animales en la investigación, ofreciendo un marco normativo 
basado en los principios de las 3Rs (reemplazo, reducción y refinamiento). 
Este enfoque busca minimizar el uso de animales y su sufrimiento, 
promoviendo la responsabilidad moral y legal de los investigadores 
hacia los animales bajo su cuidado. La bioética fomenta la reflexión 

ANEXOS



214

BIOÉTICA FÁCIL

crítica sobre la necesidad y los beneficios de los experimentos, y aboga 
por regulaciones estrictas y mecanismos de supervisión para asegurar 
el cumplimiento de estándares éticos. Además, impulsa el desarrollo 
de métodos alternativos y tecnologías avanzadas que permitan obtener 
datos relevantes sin recurrir a la experimentación animal, promoviendo 
una ciencia más humana y sostenible que reconozca la interconexión 
entre la salud humana y el bienestar animal (Popa et al., 2015).

3. ¿En qué consiste el principio de las tres erres en bioética animal?

El principio de las tres erres en bioética animal, presentado por 
Russell y Burch, fomenta el uso responsable de animales en experimentos 
científicos, basado en tres principios básicos: reducir, reemplazar y 
refinar. El principio de “reducir” busca disminuir el número de animales 
utilizados en investigaciones sin comprometer la calidad de los resultados. 
“Reemplazar” implica sustituir animales vivos por alternativas que no 
requieran su uso, como técnicas in vitro o modelos computacionales. 
Finalmente, “refinar” significa ajustar los métodos experimentales para 
reducir el dolor y sufrimiento de los animales involucrados, garantizando 
un trato más humano (Garcés & Giraldo, 2018).

4. ¿Cuáles son los principios éticos en las relaciones con los animales?

Los principios éticos en las relaciones con los animales, según el texto 
de Aramani (2007), incluyen la responsabilidad moral del ser humano 
hacia los animales, basada en el respeto y la consideración por su 
capacidad de sufrir. Tomás de Aquino y Kant argumentan que el respeto 
por los animales fortalece la compasión hacia otros seres humanos 
y determinan que infligir sufrimiento innecesario a los animales es 
contrario a la dignidad humana. Se enfatiza que la ética animal exige 
evitar el sufrimiento animal por su propio bien, no solo como un medio 
para la educación moral humana.

Además, se reconoce que, aunque el sufrimiento animal puede diferir 
del humano en cuanto a la conciencia del futuro, esto no disminuye 
la urgencia de evitar el dolor a los animales. Se establece también que, 



215

BIOÉTICA FÁCIL

aunque los animales tienen sensibilidad y deben ser tratados con 
consideración, en situaciones de conflicto de derechos, los derechos 
humanos prevalecen, justificando así el uso de animales en experimentos 
para beneficios mayores de la humanidad (Aramani, 2007).

5. ¿Cómo se asegura el bienestar animal en los laboratorios que 
realizan experimentos científicos?

En los laboratorios que realizan experimentos científicos, el bienestar 
animal se asegura a través de una combinación de prácticas éticas rigurosas, 
supervisión normativa y educación continua del personal involucrado. 
Los principios éticos y normativos guían la manipulación y cuidado de 
los animales, enfatizando la reducción del dolor y el estrés. Las leyes y 
regulaciones establecen estándares mínimos para el alojamiento, manejo 
y procedimientos experimentales. Las instituciones como los Comités 
Institucionales para el Cuidado y Uso de Animales (CICUAL) revisan 
y supervisan los protocolos experimentales para garantizar que se sigan 
las normas éticas. Asimismo, se promueve la formación del personal en 
técnicas que minimizan el dolor y el estrés en los animales, y se fomenta 
la adopción de tecnologías y métodos alternativos que puedan reducir la 
dependencia en la experimentación animal (Molina et al., 2015).

En Colombia, el bienestar animal en laboratorios que realizan 
experimentos científicos se asegura a través de un marco normativo 
detallado y riguroso. Este marco comprende leyes y regulaciones como 
la Ley 84 de 1989, que establece el Estatuto Nacional de Protección 
de los Animales, y la Resolución 8430 de 1993, que define normas 
científicas, técnicas y administrativas para la investigación en salud. 
Estas leyes aseguran que los experimentos se realicen solo cuando son 
imprescindibles para el avance de la ciencia y bajo condiciones que 
minimicen el dolor y el sufrimiento de los animales. Además, se deben 
emplear alternativas siempre que sea posible y garantizar condiciones 
adecuadas de manejo y cuidado a través de la supervisión de comités de 
ética específicos (Garcés et al., 2018).



216

BIOÉTICA FÁCIL

6. ¿Resulta ético tratar a un animal como una persona?

El tratar un animal como una persona aborda los principios de 
moralidad y conciencia de los derechos. Aunque los animales carecen de 
habilidades cognitivas a diferencia de los seres humanos que, si las poseen, 
la mayoría de ellos experimentan dolor o placer debido a sus niveles de 
sensibilidad y capacidad de sentir dichas sensaciones. El otorgarles un 
estatus de moralidad similar a la de las personas promueve en la sociedad 
el cambio hacia el respeto por su bienestar y previene las condiciones de 
maltrato. Sin embargo, existe una delgada línea entre el valor moral y el 
equiparar completamente a los animales con los seres humanos ya que 
traería consigo dilemas éticos en áreas como la investigación científica, 
la alimentación y la forma en como son tratados en el diario vivir. Por 
ello, se debe equilibrar las posturas entre la protección de la dignidad 
y bienestar de los animales sin dejar a un lado las responsabilidades y 
derechos únicos de las personas (Villegas, 2021).

7. ¿Se debe humanizar a un animal, es decir tratarlo como un hijo?

La razón si se debe o no humanizar un animal recae en el 
reconocimiento de sus derechos y su dignidad sin antropomorfizarlos. 
Las personas al humanizar a un animal tienden a proyectar sus 
características en ellos, las cuales según la naturaleza no les corresponden 
ya que distorsionan la comprensión de sus verdaderas necesidades. Es 
así como resulta primordial respetar su integridad desde la condición de 
seres que sienten al igual que nosotros los seres humanos, pero, al ser de 
especies diferentes con necesidades y comportamientos propios existe 
el riesgo de proyectar sobre ellos expectativas y roles que no pueden ser 
cumplidos lo cual puede generarles cuadros de estrés, ansiedad y afectar 
su bienestar físico (Jumique, 2020).

Éticamente, es importante respetar la integridad y dignidad de los 
animales, proporcionándoles un cuidado adecuado que considere sus 
necesidades específicas y promueva su bienestar sin distorsionar su 
identidad como seres no humanos.



217

BIOÉTICA FÁCIL

8. ¿Cómo responde el personalismo ontológico ante la tendencia de 
tratar a los animales como hijos, en lugar de reconocer su naturaleza 
propia?

Según el personalismo ontológico, la tendencia de los seres humanos 
por tratar a los animales como hijos refleja un serio problema de 
confusión entre la naturaleza y dignidad ontológica de estas dos especies. 
Esta corriente afirma que los seres humanos poseen dignidad y atributos 
de racionalidad, libertad y conciencia por lo tanto cada una de estas 
características otorgan al ser humano un estatuto ontológico singular a 
diferencia de otras formas de vida (Garcés & Giraldo, 2017).

Como se sabe los animales son seres que merecen respeto y trato ético 
acorde a su naturaleza, pero existe un confrontamiento moral cuando se 
le atribuyen roles o cualidades que por coherencia deben ser asumidas 
por una persona. La antropomorfización de los animales olvida la esencia 
de un ser humano ya que se están equiparando estas formas de vida que 
ontológicamente son distintas. Este proceso evade las responsabilidades 
éticas, priorizando vínculos afectivos con mascotas por encima de sus 
obligaciones hacia otros seres humanos (Ramírez, 2024).

El personalismo ontológico advierte que esta tendencia puede 
perjudicar a la singularidad y dignidad de la persona, al no denotar 
las diferencias entre seres humanos y animales. Propone, por tanto, 
reconocer y respetar la naturaleza propia de cada ser, valorando a los 
animales en su justa medida y evitando proyectar en ellos características 
humanas. Al hacerlo, se promueve una relación equilibrada que honra 
la dignidad humana y protege la vida animal, sin confundir los planos 
ontológicos y éticos que definen nuestra responsabilidad hacia ambos 
(Garcés & Giraldo, 2017).

9. ¿Cómo se puede conciliar la dignidad de los animales con los 
principios éticos humanos al momento de definir su trato y bienestar?

Considerar la dignidad de los animales con los principios éticos 
humanos al definir su trato y bienestar requieren de un análisis a los 
fundamentos de la Bioética. Como se conoce, los animales son seres 



218

BIOÉTICA FÁCIL

capaces de experimentar sensaciones de dolor y placer por lo que se 
les concierne su moralidad que trasciende su utilidad. El aplicar los 
principios de la bioética de beneficencia y no maleficencia implica no 
causarles daño injustificado, sino también promover su bienestar físico 
y psicológico (Millán, 2016).

 En cambio, el principio de justicia reflexiona acerca de las prácticas 
humanas que denigran la integridad de los animales como: maltrato 
y abuso físico, explotación en la industria alimenticia, cosmética y 
científica, entretenimiento abusivo, tráfico y comercio ilegal entre 
otras. En cambio, el principio de autonomía que, aunque sea aplicado 
en seres humanos, este puede interpretarse en términos de respetar los 
comportamientos y las necesidades de cada animal sin manipular estas 
acciones de forma indebida (Millán, 2016).

El integrar cada uno de estos principios a través de políticas y 
legislaciones requiere analizar cada principio para que a fin de ellos 
se garantice el bienestar del animal. El fomentar la educación y 
concienciación sobre el respeto a estos seres genera cambios culturales 
que reflejaran el compromiso ético de la sociedad; además, al lograr 
armonizar cada elemento permitirá la coexistencia respetuosa entre 
animales y humanos, honrando así la integridad de todas las formas de 
vida (Millán, 2016).

Anexo 2. Inteligencia artificial y bioética

1. ¿Qué es la inteligencia artificial (IA) y cómo ha evolucionado en 
las últimas décadas?

La inteligencia artificial (IA) es una rama de la informática que busca 
desarrollar sistemas capaces de realizar tareas que requieren inteligencia 
humana, tales como el reconocimiento de patrones, la toma de 
decisiones, el aprendizaje, la comprensión de lenguaje natural y la visión 
por computadora. A través de algoritmos avanzados, la IA puede analizar 
grandes volúmenes de datos, identificar patrones y aprender de manera 
autónoma, ajustando su comportamiento sin intervención directa. Los 
enfoques más comunes en IA incluyen el aprendizaje automático, en 



219

BIOÉTICA FÁCIL

el cual los sistemas mejoran su rendimiento a medida que adquieren 
experiencia, y el aprendizaje profundo, que emplea redes neuronales 
para simular procesos similares al cerebro humano (Aparicio-Gómez & 
Aparicio-Gómez, 2024).

En la última década, la IA ha experimentado una evolución 
impresionante, impulsada por los avances en el procesamiento de datos 
y el aumento en la capacidad de cómputo. Los avances más notables 
han ocurrido en el área del aprendizaje profundo, que permite que las 
máquinas procesen grandes cantidades de datos y aprendan de ellos 
sin intervención humana detallada. Esto ha permitido el desarrollo de 
aplicaciones como los chatbots avanzados (por ejemplo, ChatGPT) y 
los sistemas de IA generativa, que pueden crear contenido nuevo, desde 
texto hasta imágenes. Además, la aparición de asistentes virtuales como 
Siri y Alexa ha integrado la IA en la vida diaria, mientras que los vehículos 
autónomos y sistemas médicos basados en IA están transformando 
industrias enteras (Aparicio-Gómez & Aparicio-Gómez, 2024).

2. ¿Cuáles son los dilemas éticos más importantes que plantea la 
inteligencia artificial en la sociedad moderna?

Uno de los dilemas éticos más relevantes de la inteligencia artificial 
(IA) es su impacto en la privacidad y la vigilancia. Los sistemas de IA, 
combinados con big data, recopilan y procesan enormes cantidades de 
datos personales, lo que genera preocupaciones sobre el control y uso de 
esta información. La IA puede ser utilizada para la vigilancia masiva y la 
monitorización constante de personas sin su consentimiento explícito, 
erosionando derechos fundamentales como la privacidad. Además, 
los algoritmos de IA que se utilizan para la toma de decisiones en áreas 
críticas como la justicia, la contratación y la atención médica pueden 
estar sesgados si se entrenan con datos históricos discriminatorios, lo 
que perpetúa desigualdades y vulnera principios de equidad y justicia 
(Axpe, 2024).



220

BIOÉTICA FÁCIL

Otro dilema ético significativo es la creciente dependencia humana 
de la IA, lo que plantea riesgos sobre la autonomía y el libre albedrío. 
A medida que la IA se integra más profundamente en la vida cotidiana, 
las personas dependen cada vez más de sistemas automatizados para 
tomar decisiones, desde recomendaciones en plataformas digitales 
hasta diagnósticos médicos. Esta dependencia puede reducir la 
capacidad humana para tomar decisiones informadas y críticas, 
confiando ciegamente en algoritmos que no siempre son transparentes 
o comprensibles. Además, la dependencia de la IA también plantea 
preguntas sobre la deshumanización de las interacciones y el impacto 
en las habilidades cognitivas humanas, ya que las personas delegan cada 
vez más tareas a máquinas. Este cambio puede afectar la forma en que 
los seres humanos se relacionan entre sí y con la tecnología, erosionando 
la responsabilidad individual y colectiva en la toma de decisiones (Axpe, 
2024).

3. ¿Cómo impacta la IA en los derechos humanos y la dignidad de 
las personas?

La inteligencia artificial tiene un impacto considerable en los 
derechos humanos, tanto para bien como para mal. Por un lado, la IA 
puede mejorar el acceso a servicios esenciales como la salud, la educación 
y la justicia. Por ejemplo, en el ámbito médico, los sistemas de IA pueden 
ayudar a realizar diagnósticos más rápidos y precisos, permitiendo que 
los pacientes reciban atención más oportuna. De manera similar, en 
el ámbito educativo, la IA puede ofrecer herramientas de aprendizaje 
personalizadas, mejorando la inclusión y el acceso a la educación. Estas 
mejoras pueden fortalecer el ejercicio de derechos fundamentales y 
reducir las barreras que enfrentan los grupos más vulnerables (Danesi, 
2022).

Sin embargo, la IA también plantea serios riesgos para los derechos 
humanos y la dignidad de las personas. La recopilación y análisis masivo 
de datos personales puede violar el derecho a la privacidad, al utilizar 
información sin el consentimiento adecuado. Además, si los algoritmos 
se entrenan con datos que contienen prejuicios, la IA puede perpetuar o 
incluso amplificar la discriminación, afectando negativamente a minorías 



221

BIOÉTICA FÁCIL

y grupos marginados. La dependencia de decisiones automatizadas 
también puede deshumanizar las interacciones, reduciendo a las 
personas a simples datos y comprometiendo su dignidad, especialmente 
cuando las decisiones se toman sin intervención o supervisión humana 
adecuada (Axpe, 2024).

4. ¿Qué papel juega la bioética en la regulación de la inteligencia 
artificial?

La bioética desempeña un papel necesario en la regulación de la 
inteligencia artificial (IA) al proporcionar un marco ético que guía el 
desarrollo y la implementación responsable de estas tecnologías. Dado 
que la IA afecta aspectos fundamentales de la vida humana, como la 
privacidad, la autonomía y la equidad, la bioética se encarga de analizar 
las implicaciones morales de su uso. A través de principios como la 
beneficencia, la no maleficencia, la justicia y el respeto por la autonomía, 
la bioética busca garantizar que las tecnologías de IA se utilicen para 
el bienestar de las personas y no causen daño, especialmente en áreas 
sensibles como la salud, la investigación biomédica y la toma de 
decisiones automatizadas (Amo Usanos, 2023).

Además, la bioética impulsa la creación de regulaciones que 
promuevan la transparencia y la responsabilidad en el diseño y uso de 
sistemas de IA. Esto es fundamental para evitar la explotación de datos 
personales y garantizar que las decisiones tomadas por algoritmos 
sean justas y equitativas. Al insistir en la supervisión humana y el 
consentimiento informado, la bioética defiende la dignidad y los 
derechos humanos, y sugiere que cualquier implementación de IA 
debe ser evaluada desde una perspectiva ética antes de ser aplicada en la 
sociedad (Amo Usanos, 2023).

5. ¿De qué manera la inteligencia artificial afecta la autonomía del 
individuo en la toma de decisiones?

La inteligencia artificial afecta la autonomía del individuo 
principalmente al influir en las decisiones que toma, ya sea mediante 
recomendaciones personalizadas o la automatización de ciertos procesos. 



222

BIOÉTICA FÁCIL

Los sistemas de IA, al analizar grandes cantidades de datos, ofrecen 
sugerencias que parecen adaptarse a las preferencias y comportamientos 
del usuario, desde qué contenido consumir en plataformas digitales 
hasta qué rutas tomar, qué comprar o incluso qué decisiones médicas 
seguir. Sin embargo, este proceso de personalización puede reducir 
la autonomía, ya que las opciones presentadas están filtradas por 
algoritmos que priorizan ciertos resultados basados en patrones previos, 
en lugar de ofrecer una visión completa de las alternativas disponibles. 
De este modo, el individuo puede verse limitado a actuar dentro de 
un conjunto de opciones predeterminadas, perdiendo la capacidad de 
tomar decisiones completamente informadas (López Baroni, 2019).

Además, la confianza creciente en los sistemas de IA puede llevar a 
una delegación excesiva de la toma de decisiones, lo que debilita el juicio 
crítico del individuo. En muchos casos, los algoritmos se presentan como 
herramientas infalibles o más precisas que el razonamiento humano, 
lo que genera una dependencia hacia ellos. Esto es particularmente 
problemático cuando las decisiones automatizadas no son transparentes 
o cuando los usuarios no comprenden cómo se llegó a una determinada 
recomendación. Por ejemplo, en contextos médicos o legales, el individuo 
podría aceptar una sugerencia de la IA sin cuestionar sus fundamentos, 
asumiendo que es la mejor opción simplemente porque fue generada 
por un sistema avanzado (López Baroni, 2019).

6. ¿Cómo se puede promover un equilibrio entre la innovación 
tecnológica en IA y el respeto por los derechos humanos 
fundamentales? 

Promover un equilibrio entre la innovación tecnológica en inteligencia 
artificial (IA) y el respeto por los derechos humanos fundamentales 
requiere un enfoque ético en cada etapa del desarrollo e implementación 
de estas tecnologías. En primer lugar, es esencial que las empresas y 
desarrolladores integren principios éticos desde el diseño de los sistemas 



223

BIOÉTICA FÁCIL

de IA, priorizando la transparencia, la equidad y la privacidad. Esto 
implica desarrollar algoritmos que no solo se enfoquen en la eficiencia o 
en los beneficios comerciales, sino que también consideren los impactos 
sociales y respeten los derechos de los individuos. Por ejemplo, asegurar 
que los datos utilizados para entrenar los algoritmos estén libres de 
sesgos discriminatorios puede prevenir que las decisiones automatizadas 
perpetúen desigualdades (Bogetti, 2017).

Además, es necesario que exista una regulación clara que promueva 
la rendición de cuentas de los sistemas de IA. Los marcos legales y las 
políticas públicas deben actualizarse para abordar los nuevos desafíos 
éticos que surgen con la IA, como la privacidad de los datos, la toma 
de decisiones automatizada y el uso de la IA en la vigilancia. Los 
desarrolladores deben estar sujetos a auditorías y revisiones de terceros 
para garantizar que sus sistemas cumplen con los estándares éticos 
y respetan los derechos humanos. También es crucial fomentar la 
participación de la sociedad civil, los organismos internacionales y los 
expertos en derechos humanos en el debate sobre la IA, asegurando 
que las voces diversas se incluyan en la toma de decisiones sobre su uso. 
Al mantener estos principios en el centro de la innovación, se puede 
garantizar que los avances en IA beneficien a todos sin comprometer los 
derechos fundamentales (Bogetti, 2017).

7. ¿Qué regulaciones y políticas públicas pueden establecerse para 
garantizar que la IA sea utilizada de manera ética y responsable en 
todos los sectores?

Para garantizar que la IA sea utilizada de manera ética y responsable 
en todos los sectores, es necesario desarrollar regulaciones y políticas 
públicas que aborden los riesgos y promuevan principios de equidad, 
transparencia y responsabilidad. En primer lugar, se pueden establecer 
marcos regulatorios específicos para la IA que exijan la transparencia en 
el funcionamiento de los algoritmos, garantizando que las decisiones 
tomadas por los sistemas de IA sean comprensibles y explicables para los 
usuarios. Esto es clave para evitar que las tecnologías operen como “cajas 
negras”, especialmente en sectores críticos como la justicia, la salud o las 
finanzas (Peña, 2021).



224

BIOÉTICA FÁCIL

Otro aspecto es la creación de normativas de protección de 
datos y privacidad, asegurando que la IA no recopile ni utilice datos 
personales de manera indebida. Leyes como el Reglamento General 
de Protección de Datos (GDPR) en Europa son un ejemplo de cómo 
se pueden implementar políticas que den prioridad a la privacidad y al 
consentimiento informado en el uso de datos. Estas normativas deben 
extenderse a la IA para garantizar que los usuarios tengan control sobre 
cómo se utilizan sus datos y puedan rectificar o eliminar información si 
es necesario (Peña, 2021). 

8. ¿Cómo podemos diseñar sistemas de IA que apoyen la toma de 
decisiones humanas sin sustituir completamente el juicio humano?

Para diseñar sistemas de IA que complementen la toma de decisiones 
humanas sin sustituir el juicio crítico, es esencial garantizar que 
estas tecnologías funcionen como herramientas de apoyo y no como 
reemplazos. Un enfoque clave es crear sistemas centrados en el ser 
humano, donde la IA proporcione recomendaciones basadas en datos, 
pero dejando siempre la decisión final en manos de las personas. En 
este modelo, la IA puede procesar grandes cantidades de información, 
identificar patrones complejos y ofrecer sugerencias o alternativas, pero 
los usuarios humanos retienen el control final y pueden aplicar su propio 
criterio, valores y conocimientos contextuales en la decisión.

Una de las estrategias para lograr este equilibrio es el concepto de 
“human in the loop” (humano en el bucle). Este enfoque asegura que, 
aunque la IA realice análisis y sugerencias, las decisiones importantes 
aún sean tomadas por personas. Esto es especialmente importante en 
campos sensibles como la medicina, la justicia o la seguridad, donde la 
responsabilidad y el contexto humano son indispensables. Por ejemplo, 
en un entorno médico, un sistema de IA puede analizar los historiales 
clínicos y proponer posibles diagnósticos o tratamientos basados en 
datos estadísticos, pero la evaluación final de esas opciones debería estar 
en manos de los médicos, que pueden considerar factores que la IA no 
puede captar, como la historia personal del paciente o las particularidades 
de un caso.



225

BIOÉTICA FÁCIL

Además, es importante que los sistemas de IA sean transparentes y 
explicables, de manera que los usuarios puedan entender cómo y por 
qué se ha llegado a una recomendación o decisión. La explicabilidad 
permite que los usuarios confíen en la IA sin tener que delegar 
ciegamente en ella. Si un algoritmo puede ofrecer una justificación clara 
de su razonamiento, las personas pueden usar esa información como 
una herramienta más en su proceso de decisión. Esto fomenta un papel 
activo del ser humano, que no se limita a aceptar la recomendación, 
sino que puede evaluarla críticamente, ajustarla o incluso descartarla si 
considera que no es adecuada.

Finalmente, para asegurar que los sistemas de IA refuercen la autonomía 
humana, es necesario que estos sistemas fomenten la participación 
activa de los usuarios. En lugar de automatizar completamente la toma 
de decisiones, los desarrolladores deben priorizar la creación de sistemas 
que interactúen con los usuarios, solicitando su aporte en diferentes 
momentos del proceso y alentando a que las personas reflexionen sobre 
las recomendaciones antes de implementarlas (Amo Usanos, 2023).








	CAPÍTULO I
	HACIA UNA ÉTICA DE LA VIDA: 
	EL FUNDAMENTO FILOSÓFICO DE LA BIOÉTICA CONTEMPORÁNEA

	Fundamentos filosóficos y principios de la bioética
	Contexto histórico, social y aplicación ética de la bioética
	Institucionalización, dilemas y desafíos contemporáneos de la bioética

	CAPÍTULO II
	EL ORIGEN DEL SENTIDO: 
	LA ANTROPOLOGÍA COMO CLAVE PARA UNA BIOÉTICA HUMANISTA

	Fuentes y fundamentos antropológicos de la bioética
	Antropología personalista y elección de lo humano
	La vida y la persona como don
	La persona, la comunión y la relación con la ciencia
	Antropología, sociedad y desarrollo humano

	CAPÍTULO III
	LA ÉTICA COMO FUENTE PRÓXIMA DE BIOÉTICA: 
	EL DISCERNIMIENTO PARA LA VIDA

	Evolución y fundamentos de la ética
	Tendencias y problemáticas éticas contemporáneas
	Modelos éticos y dignidad humana en la bioética
	Ética, moral y formación filosófica
	Normas morales basadas en estos principios éticos
	Valores y libertad humana

	CAPÍTULO IV
	ENTRE LA RAZÓN Y LA FE:
	FUNDAMENTOS FILOSÓFICOS Y TEOLÓGICOS DE LA BIOÉTICA

	La filosofía y su relación con la bioética
	Ramas de la filosofía aplicadas a la bioética
	La moralidad y la ética profesional en la bioética
	Perspectivas teológicas y personalistas en la bioética

	CAPÍTULO V
	LA NORMA Y LA CONCIENCIA:
	BIOÉTICA, LEY CIVIL Y ÉTICA PROFESIONAL

	Derechos humanos: fundamentos y principios
	Derechos humanos y bioética: desafíos y relaciones

	CAPÍTULO VI
	DILEMAS DEL PENSAMIENTO:
	ANÁLISIS Y ELECCIÓN BIOÉTICA

	Sección I: Dilemas sobre la vida y la salud
	Sección II: Dilemas en investigación y tecnología médica
	Sección III: Dilemas sobre el origen de la vida
	Sección IV: Dilemas sobre el final de la vida
	Sección V: Dilemas sobre conducta y sociedad
	REFERENCIAS
	ANEXOS


