
Una
Aproximación
Cultural y
Filosófica a la
Justicia Indígena
en el Ecuador
Autor: Edison Joselito Naranjo Luzuriaga ”

“



2

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Fecha de publicación:

15 de Enero de 2021

Equipo editorial:

Portela, Jorge Guillermo			   Prologuista
Bonilla Jurado, Diego Mauricio		  Editor Literario
López Arcos Soraya Nathaly		  Director del equipo editorial
Yepez Leguias, Giovanny Patricio		  Diseñador

CÓDIGO ISBN:

978-9942-8875-1 -1

© Del texto, Edison Naranjo L. 
© Del libro, Edison Naranjo L.
© De la presente edición: QUEYÁM CIA. LTDA., Sede Ecuador, 2020



3

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador



4

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Edison Joselito Naranjo Luzuriaga, presbítero, 
estudioso e investigador en el campo filosófico, Licenciado 
en Teología y Licenciado en Jurisprudencia con grados 
académicos de tercer nivel, así como, Magister en Derecho 
Constitucional, Magister en Docencia Universitaria y 
Administración Educativa y Especialista en Diseño 
Curricular por Competencias.   

Actualmente, Abogado de los Tribunales de la 
República del Ecuador, y Docente de las Facultades de 
Jurisprudencia y Ciencias de la Salud en la Universidad 
Regional Autónoma de los Andes en las áreas de 
Filosofía del Derecho, Derecho Constitucional, Práctica 
Constitucional, Deontología y Bioética. También, ejerce 
las funciones de Coordinador 
Académico de Posgrados en el 
área del Derecho Constitucional 
en la Universidad Regional 
Autónoma de los Andes.  

 
Se ha desempeñado 

también en el ámbito 
investigativo y de vinculación 
de los estudiantes 
universitarios con la sociedad. 
Ha sido docente invitado en la 
Pontificia Universidad Católica 
del Ecuador, sede Ambato. 

Biografía



5

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador



6

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

		  A
la verdad más hermosa e inalcanzable de mi vida

A la mirada profunda, nostálgica, indescriptible,
llena de esperanzas

A la sabiduría cobijada de suave algodón
por rizos de oro

A la figura apoteósica de hermosura nunca vista

A la dama modelo, utopía persistente,
paradigma sine qua non

¡A mi propia libertad!

Dedicatoria



7

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

		  A
Dios que me llamó y me colmó de vida abundante

A la vida que a cada paso me permitió un
abanico de oportunidades

A la academia que me formó con grande firmeza

A la Universidad Autónoma de los Andes UNIANDES,
mi gran lugar de reverente inspiración cultural

A mi querida parroquia Sagrada Familia, mi lugar
de misión

A mi familia y amigos, preciados, incondicionales.

Agradecimiento



8

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

" Una Aproximación Cultural
y Filosófica a la Justicia Indígena 

en el Ecuador "

Edison Joselito Naranjo Luzuriaga



9

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador



10

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Indice



11

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

BIOGRAFÍA

AGRADECIMIENTOS

PRÓLOGO

INTRODUCCIÓN

NOTA PRELIMINAR
El estado de la cuestión

CAPÍTULO I
Los Derechos y la Apreciación
del Indígena en la Historia

CAPÍTULO II
Aspectos Culturales e Históricos
de los Pueblos Indígenas

CAPÍTULO III
Los Pueblos Indígenas en el
Derecho Internacional.
Marco Histórico Situacional

CAPÍTULO IV
Justicia Indígena.
Reconocimiento Cultural,
Político y Normativo

CONCLUSIONES

GLOSARIO DE TÉRMINOS

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

4

6

12

14

26

30

52

74

89

112

118

121



12

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

¿Cómo se ha percibido la cultura indígena a lo largo de la historia? ¿Cuál 
es la concepción oficial de los pueblos indígenas? ¿Cómo está enmarcado el 
derecho internacional? ¿Actualmente cómo el Estado ecuatoriano reconoce 
sus derechos y su pluriculturalidad? Son varias preguntas que el autor ha 
considerado pertinentes para el desarrollo de la presente investigación, cuyas 
respuestas se fundamentan en una recopilación de varias investigaciones 
desde la historia de los pueblos indígenas para la comprensión de su 
pluriculturalidad que abarca sus procesos de educación, sus idiomas, así como 
el tema de la propiedad.

En el libro se aborda la revolución de la justicia indígena a lo largo de los años, 
que ha sido minimizada y abusada desde la época de la conquista. Los cambios 
que se han dado en estas últimas décadas a nivel de toda Latinoamérica, y 
hablando específicamente de Ecuador en su Constitución (2008) y en conjunto 
con la participación de organismos internacionales y la creación de grupos 
sociales locales, se ha podido demostrar que ésta puede ser considerada como 
un sistema jurídico de notables avances, gracias al reconocimiento de que los 
pueblos indígenas son culturas que han existido desde años ancestrales, y han 
desarrollado sus propios derechos basados en su origen y desarrollo con el paso 
del tiempo.

La presente obra puede ser utilizada en escuelas de derecho y filosofía de 
Ecuador, cuya finalidad es llegar a la comprensión y entendimiento de los sistemas 
jurídicos creados por las diferentes culturas en Ecuador. Con ello se habla de la 
interculturalidad, pues se puede tener grandes avances en la construcción de 
una sociedad que acepte la interculturalidad de todos los pueblos en el país. De 
acuerdo a todos los temas que se abordan en esta investigación, este puede ser 
considerado como un libro de literatura general e historia, que puede ser leído y 
entendido por toda la población ecuatoriana.

Prólogo



13

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

El autor realiza un análisis sobre la convivencia de la comunidad indígena 
con la naturaleza, puesto que es un pilar fundamental por el acercamiento con la 
Pachamama, tomado desde el punto de vista de la cosmovisión que supone, por ser 
una fuente sagrada que provee de recursos para la existencia. Asimismo, se considera 
la autodeterminación, socialidad y resistencia que tienen los pueblos indígenas, frente 
a las corrientes políticas-históricas que han generado sentimientos de superioridad 
sobre los pueblos indígenas, generando la imposición de religiones, desplazamiento de 
sus costumbres y arrebatamiento de tierras. Se presenta la distribución de los pueblos 
indígenas en el Ecuador para comprender las necesidades que tienen estas etnias y la 
obligación de tomarlas en cuenta para su adecuado desarrollo y crecimiento.

Otra de las intenciones del escritor es abordar el nacimiento de los derechos 
internacionales de los indígenas, así como la responsabilidad que deben asumir 
los Estados, vistos desde su historia y analizados por diversos autores. En esta 
instancia se analiza cómo el compromiso de las naciones es fundamental para 
su reconocimiento tal como se ha hecho a través de organismos internacionales. 
Sin embargo, pese a los avances de los pueblos indígenas, se presentan las 
problemáticas que han tenido debido a la aplicación de su justicia y al irrespeto 
a su jurisdicción. El objetivo es invitar al lector a considerar la comprensión de la 
justicia desde un criterio filosófico y cultural.

En la actualidad varios sectores han creado espacios y debates para la inclusión 
de los pueblos indígenas, puesto que desde su perspectiva, su conocimiento e historia 
pueden aportar a los Estados. No hay que dejar de lado que debido a la complejidad de 
los pueblos americanos y pese a la existencia de estudios que aportan al reconocimiento 
de la interculturalidad, en la mayoría de los casos se sujetan a cambios económicos, 
intereses políticos y al ocultamiento de las realidades que viven los pueblos, impidiendo 
relaciones adecuadas de igualdad. El autor ha considerado estos temas primordiales 
para el desarrollo de esta la presente obra tratando de que sea atractiva para los lectores.



14

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

En América Latina el derecho consuetudinario encuentra una de sus 
expresiones más relevantes en la estructura cultural y social de los pueblos 
indígenas . Este derecho coexiste con los sistemas formales y vigentes en los 
países, y a su vez los complementa en algunas circunstancias, o funciona en 
sustitución de la legislación estatal. Se pueden encontrar descripciones del derecho 
consuetudinario en general, así como investigaciones sobre su aplicabilidad en 
América Latina.

En los últimos años, en la gran mayoría de países de Latinoamérica se han 
producido cambios extraordinarios en su ordenamiento constitucional. No hay 
que esforzarse para descubrir que, en estos países, la viabilidad del impacto 
constitucional se manifiesta sobre todo en un afanado compromiso social y en la 
amplia participación ciudadana en diversos asuntos concernientes a sus derechos 
. En esta dirección, el presente estudio investiga las reformas constitucionales 
relacionadas con los derechos indígenas, dejados de lado durante la época 
republicana, y que ahora surge como un nuevo paradigma, con asuntos muy 
diversos y concretos relacionados con la educación intercultural, el idioma, la 
cosmovisión, la propiedad colectiva y/o privada.

Es necesario entender que la práctica de la justicia indígena es parte medular 
de este derecho que, según sus auténticos y originales principios, forman ahora 
parte de la organización del Estado, del funcionamiento de las instituciones de 
gobierno y de los derechos humanos y garantías que se le reconocen a sus 
habitantes y ciudadanos. Para el Ecuador, con una buena parte de población 
indígena, es ineludible reconocer la justicia indígena como punto esencial en la 
conformación del ordenamiento jurídico.

La incorporación de los derechos de los pueblos indígenas se puso en evidencia 
con el constitucionalismo latinoamericano desde las dos últimas décadas del 
siglo XX, en países como Colombia – 1991, Perú – 1993, Bolivia – 1994 y Ecuador 

Introducción



15

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

– 1998. Se produjo el reconocimiento constitucional de que las sociedades tienen 
una conformación cultural diversa. De allí la tendencia a garantizar el pluralismo 
cultural comprendido como un argumento sustativo de la ciudadanía inseparable 
de su derecho a la identidad cultural . Se trata de un conjunto de valores, orgullos, 
tradiciones, símbolos, creencias y modos de comportamiento que funcionan 
como elementos dentro de un grupo social y que actúan para que los individuos 
que lo forman puedan fundamentar sus sentimientos en el marco de la diversidad, 
de los intereses, códigos, normas y rituales que comparten dichos grupos dentro 
de la cultura dominante.

A partir de estas opciones constitucionales se reconoce la inmensa gama 
de pueblos indígenas, sus más íntimos derechos, entre los que cuentan idiomas, 
cosmovisiones, vestimentas, costumbres, a través de los cuales se promueve 
su propia cultura. Los derechos indígenas en Ecuador siguen representando un 
tema de justicia a considerar, ya que no se ha posibilitado como resultado de una 
decisión política del poder legislativo del Estado, sino que hunde sus raíces en el 
reconocimiento de un derecho que se plasma en un ente colectivo. “El pueblo 
indígena” es el resultado de una historia que con el correr del tiempo ha mantenido 
un sistema propio de administrar justicia de acuerdo a una filosofía y principios 
con proyecciones radicalmente humanas.

En la situación ecuatoriana se ha mantenido una prolongada lucha indígena 
frente a los gobiernos de turno, precediendo el reconocimiento del derecho propio, 
que equivale a “la justicia indígena”, “el derecho consuetudinario” o “la jurisdicción 
especial”. Esto ha significado un acto constitucional rotundo para los pueblos 
indígenas del Ecuador y otros países de la región.

Por supuesto, esto no sólo supone cambios importantes en la doctrina 
jurídica con basamento monista basada en la identidad Estado – Derecho, 
sino un enriquecimiento sustancial que favorece la idea de una constitución 



16

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

cosmopolita. Una cuestión sustancial que ha buscado ser revertida, es la noción 
clásica del Estado – Nación, ya que “nación”  se comprendía como un solo 
pueblo, una sola cultura, con un solo idioma y una sola religión. El nuevo modelo 
de justicia está lo suficientemente justificado y sustanciado por el Convenio 169 
de la OIT, así como por las reformas constitucionales, teniendo como resultado el 
naciente Estado Pluricultural.

La OIT en el año 1919 prestó atención a los pueblos indígenas. En 1957 se 
desarrolló internacionalmente el primer instrumento vinculante llamado Convenio 
107, dirigido a los pueblos tribales e indígenas de países independientes. Para el 
año 1989, se considera la participación de tres entes importantes: el gobierno, la 
fuerza laboral y organizaciones. En 1989, en la conferencia de la OIT, se reconoció 
que los pueblos indígenas y tribales a nivel mundial, no participaban de derechos 
de forma equitativa en comparación con la población restante de los estados 
donde se desarrollan, ocasionando pérdidas en sus hábitos, visiones y valores.

En la actualidad, los pueblos tribales e indígenas de América muestran los más 
bajos indicadores asociados a asuntos sociales, económicos y de trabajo, así como 
la discriminación debido a su etnia o raza. Tomando en cuenta este antecedente, 
el citado Convenio se convirtió en una parte fundamental para el trabajo de la 
OIT encaminado a favorecer la justicia social, pues habla de los derechos de los 
pueblos indígenas para robustecer y conservar su cultura, instituciones y maneras 
de vida propias, así como del derecho de participación en la toma de decisiones 
cuando afecten su vida. Estas premisas constituyen la base sobre la cual deben 
interpretarse las disposiciones del Convenio, el cual garantiza el derecho de los 
pueblos indígenas y tribales a decidir sus propias prioridades en lo que atañe 
al proceso de desarrollo, en la medida en que éste afecte sus vidas, creencias, 
instituciones y bienestar espiritual y a las tierras que ocupan o utilizan de alguna 
manera, y de controlar, en la medida de lo posible, su propio desarrollo económico, 
social y cultural.



17

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

En 1998, el movimiento indígena ecuatoriano consiguió su objetivo primordial 
al lograr que en la Constitución de ese año se plasmara el Art. 1, “El Ecuador es 
un Estado constitucional de derechos y justicia, social, democrático, soberano, 
independiente, unitario, intercultural, plurinacional y laico. Se organiza en forma 
de república y se gobierna de manera descentralizada”. En el artículo se establece 
que la justicia indígena no se encuentra sujeta únicamente a sus normas, sino a los 
límites no visibles que deben ser respetados, entendidos en el marco de la justicia 
distributiva. Son protecciones que todo ser humano debe tener en atención al 
derecho, a la no agresión, tanto física como psicológica, a las garantías que se han 
de tener frente a las falsas creencias que consideran que la justicia indígena tiene 
el objetivo de ejercer el linchamiento y que se limita a fomentar acciones salvajes 
que no están acordes con derechos humanos.

La filosofía del derecho pretende explicar la naturaleza de los derechos 
desde su esencia, es decir, de la razón de su existencia, desde la perspectiva de 
lo universal. En el caso de las “ciencias jurídicas particulares” Giorgio Del Vecchio 
decía en su Filosofía del Derecho: “se limitan, por su naturaleza a explicar un 
sistema vigente o histórico; se atienen estrictamente a él, sin someter a discusión 
sus bases. Es lógico y necesario que el jurista debe atenerse estrictamente como 
propio sentido a las normas positivas, sin indagar si podrán o no ser mejores”. 
Considerando lo anterior diremos que el jurista ha de considerar el derecho 
vigente no como la última y más acabada versión de la justicia, pues siempre 
existe la inquietud filosófica del estudioso del derecho de encontrar nuevos 
fundamentos del ordenamiento jurídico.

Por eso, al hablar de Filosofía Indígena que cubre al derecho propio, se 
piensa que este derecho puede canalizar mejor el ideal tan anhelado de la 
justicia. Es conveniente señalar que la ciencia jurídica conoce, observa, trabaja 
y comprueba a través de un hecho o fenómeno; en tanto que la filosofía 
pretende conocer la universalidad de un hecho fenoménico y no estancarse 



18

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

ahí, sino profundizar hasta su esencia y buscar su trascendencia . Del mismo 
modo, la reflexión sobre el derecho indígena implica necesariamente una 
reflexión filosófica. Además, el primer peldaño del derecho indígena no es la 
esencia jurídica positiva, no es la norma con perspectiva ideológica, sino que 
sus aspectos son más amplios, como la moral, la ética, la metafísica, entre otros, 
es decir, supone una filosofía.

La humanización del derecho contemporáneo en el Ecuador surgió por el 
reconocimiento de un estado plurinacional y multiétnico, la recuperación de la 
riqueza filosófica indígena o andina, susceptible de ser enarbolada como parte del 
legado que también se llama Ecuador y que goza de prácticas que enriquecen 
“lo humano”. Es algo a lo que el filósofo del derecho no debe renunciar, pues esta 
evolución constituye el problema científico que se ha de examinar con el fin de 
responder a una Constitución poblada de derechos fundamentales, enlazada 
más que nunca con los derechos humanos e instrumentos internacionales. Es un 
problema científico armonizar los fundamentos filosóficos que inspiran la justicia 
indígena aprobada constitucionalmente en la última constitución del Ecuador 
(2008), con la filosofía sobre la que se asienta el derecho estatal y descubrir que se 
genera un paradigma humanizador tan debatido en el derecho contemporáneo 
de la mayoría de los países de Occidente.

Desde el punto de vista filosófico, queremos remitirnos a la justicia (jurisdicción) 
indígena, considerando sus primeros principios, remitirnos a las primeras causas, 
y a su íntimo ser. Las respuestas que se generen darán cuenta de las razones de 
su trascendencia. Totalmente generalizados en las comunidades indígenas de los 
países latinoamericanos y sobre todo en el Ecuador, se entiende que los indígenas 
asienten su comportamiento, teniendo como punto de referencia principios 
lógicos que se cristalizan en el desempeño de un “derecho profundamente 
humano” que enarbola al hombre y respeta su perímetro natural al que llama su 
“casa mayor”.



19

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

El derecho indígena se encuentra fundamentado en varios principios que, 
al paso del tiempo, se han convertido en la razón de ser del derecho indígena 
en el ámbito de su constitución como nacionalidades y pueblos. Aun cuando los 
pueblos indígenas han sufrido cambios tanto en la institucionalidad como en sus 
normas, las relaciones de producción y transformaciones sociales subsisten y se 
encuentran en vigencia. La lógica indígena mantiene principios, normas y valores 
expresados como solidaridad, reciprocidad y colectividad, sustentos esenciales 
en el planteamiento de la normativa, el orden social y, como consecuencia, el 
desarrollo del derecho indígena, reconocido en el marco constitucional. Además de 
estos principios que generalmente se presentan como inamovibles, no se puede 
dejar de mencionar la trilogía normativa de la conducta de los pueblos indígenas, 
que entre otras cosas ha posibilitado cristalizar la categoría del acuerdo de la 
administración de justicia. Esta trilogía se compone de los siguientes elementos 
concretos: ama killa, ama llulla y ama shwa.

De tal manera que estos principios han sido para el indígena, observados, 
reconocidos, valorados, respetados y cumplidos en el tiempo, en simbiosis o en 
confrontación con el reconocimiento constitucional, tal como ha ocurrido en la 
América Latina colonial y republicana. Los valores que los indígenas profesan son: 
shuk shimilla (una sola lengua), shuk yuyailla (un solo pensamiento), shuk shunkulla 
(un solo corazón) y shuk makilla (una sola mano) , los cuales son totalmente vividos 
y reconocidos. Este ordenamiento persiste hasta la actualidad en su sistema 
jurídico, rigiendo las relaciones cotidianas como medio eficaz de control social y 
el logro del Sumak Kawsay (Buen Vivir). Es un derecho constitucionalizado que 
persigue la armonía total no solo entre los seres humanos, sino también con su 
entorno natural, mencionado en la constitución ecuatoriana en los artículos 71 al 
74, en donde se establecen los llamados derechos de la naturaleza.

El presente libro muestra una síntesis del panorama de los derechos indígenas 
en Ecuador, el nacimiento de organizaciones que han procurado representarlos, 



20

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

y la intervención de organismos internacionales, como la OIT, que ha realizado 
notables esfuerzos para su pleno reconocimiento. Igualmente, se revisa la 
percepción de los indígenas en la historia, basada en el sometimiento y la 
resistencia, donde sobresale la existencia del derecho consuetudinario indígena. A 
su vez se aborda la apreciación histórica del indígena, la concepción oficial de los 
pueblos indígenas y su denominación en el ámbito lingüístico.

De igual forma, se analizan aspectos históricos-culturales de los pueblos 
indígenas, así como los usos lingüísticos, los problemas y logros alcanzados, 
así como el estatus de las nacionalidades en Ecuador. En esa dirección, se 
presenta una reseña histórica de la existencia de los pueblos en Ecuador hasta la 
colonización, junto a la intervención de diversas instituciones durante este periodo. 
También se analiza el derecho internacional de los pueblos indígenas desde el 
marco situacional, histórico, considerando sus avances, los nuevos escenarios y el 
reconocimiento cultural, normativo y político de la justicia indígena y la posición de 
los estados a nivel latinoamericano.

La presente investigación es bibliográfica. Supone la búsqueda, identificación 
y confirmación de fuentes. En primera instancia se hizo acopio de la bibliografía, 
la lectura del material seleccionado, la elaboración de fichas, notas, registros, 
organización y clasificación de datos, y posteriormente la redacción del 
trabajo. El trabajo investigativo empieza por explorar la historia de los derechos 
indígenas que brillaban antes de la colonización española, que se invisibilizaron 
en la conquista y la colonización y que luego se debatieron en contiendas 
absolutamente desiguales durante la vida republicana para desembocar en la 
aprobación constitucional de la justicia (jurisdicción) indígena en las dos últimas 
décadas, hecho que contribuye al proceso de humanización del derecho en 
el Ecuador. La investigación pretende identificar elementos que viabilicen la 
presentación de resultados que permitan avanzar ya sea en lo doctrinario, legal 
o jurisprudencial.



21

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

El estudio tiene su punto de partida en la presencia de la población indígena 
del Ecuador, su filosofía de vida, que la Conquista, Colonia y vida republicana 
habían discriminado y olvidado. Se hace énfasis en sus persistentes luchas por 
lograr la reivindicación y valorización cultural hasta alcanzar la proclamación 
de un Estado intercultural y multiétnico que concibe la justicia indígena como 
un sistema jurídico que funciona con todos sus reconocimientos a la altura del 
sistema jurídico tradicional y que a la vez es uno de los elementos determinantes 
del proceso humanizador del derecho contemporáneo. En este sentido, se realiza 
un análisis comparativo acerca de la agenda común que sobre este tema tuvieron 
las constituciones de los países latinoamericanos.

La investigación tiene como base la cuestión jurídico-filosófica que vincula 
el estilo de vida indígena, invisibilizado por múltiples circunstancias, con su 
manera de administrar justicia ya reconocida constitucionalmente en el Ecuador, 
cuya dinámica constituye un aporte al proceso humanizador del derecho 
contemporáneo. Esta dialéctica resulta imprescindible para la ciencia jurídica de 
hoy, partidaria de sustentar y enlazar sus normas y leyes a principios fundamentales 
en una relación que resulta imprescindible y difícil de separar.

Finalmente, la investigación enlaza los fundamentos filosóficos cultivados 
por los pueblos indígenas latinoamericanos y ecuatorianos desde épocas 
remotas y milenarias, con su forma de administrar justicia, elemento cumbre 
constitucionalizado en las dos últimas décadas de vida republicana, todo con el fin 
de extraer de esta lucha dialéctica elementos que han modificado enormemente 
la visión del derecho tradicional y han contribuido a su proyección humanizadora, 
vista como tendencia jurídica actual.

Luego de una nota preliminar, dedicada a plantear algunos aspectos 
relativos al estado de la cuestión tratados en la presente investigación, el libro 
está estructurado en cuatro capítulos. En el primero, se realiza una pequeña 



22

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

remembranza sobre los derechos indígenas en Ecuador, invisibilizados durante 
muchos años. Se destaca cómo con la creación de organismos indígenas se logró 
una mejor oportunidad para establecer planes de lucha, cuya finalidad básica es 
que los pueblos sean considerados dentro de la Constitución, tal como ocurrió 
en 1998, así como en 2008, tomando en cuenta los convenios de la OIT. Ecuador 
asumió la responsabilidad de crear una legislación que permitiera la aplicación de 
la justicia indígena, buscando la igualdad en los procesos, evitando así la aparición 
de abusos o desventajas que afecten la seguridad jurídica.

De igual modo, se consideran los cambios que han experimentado los 
indígenas en América Latina a lo largo de la historia, afectados por el cambio 
en la economía, la pérdida de autonomía y autoridad. El acto crucial fue la 
esclavitud, el cual fue llevado a cabo por las autoridades de ese tiempo, a pesar 
de las acciones de la Corona y de diversos pensadores por contrarrestarlo. Se 
hace énfasis en el proceso de sometimiento del pueblo indígena, que dio como 
resultado manifestaciones de revolución en contra de las desigualdades. A su vez 
se menciona la escasa referencia a los derechos indígenas en Latinoamérica. Fue 
esto lo que provocó que los líderes indígenas no pudieron validar sus criterios para 
el desarrollo de legislación en el marco del Estado nación.

Se abordan las creencias sobre los indígenas, quienes fueron considerados como 
seres inferiores y entes sin alma. En este punto varios autores de la época, tenían 
opiniones dividas con respecto al trato del indígena. Esta situación se debía a la falta 
de conocimiento y a los prejuicios creados a lo largo de la historia. Afortunadamente, 
a partir del siglo XX la concepción oficial de los pueblos indígenas suele hacer 
mención de los Convenios promovidos por algunos organismos internacionales 
para el reconocimiento de estos pueblos. Se hace referencia a las denominaciones 
que se les dieron a los indígenas a raíz de la conquista, diversificadas conforme 
al descubrimiento de nuevas poblaciones y comunidades que aparecían y eran 
dominadas en el largo proceso de colonización que alcanzó a todo el continente.



23

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

En el segundo capítulo, se da cuenta de la evolución que ha tenido el 
reconocimiento de los pueblos indígenas a nivel internacional a través de 
organizaciones como la ONU y la OIT que han promovido convenios y acuerdos 
de notables efectos jurídicos y políticos. Se habla del estado de los logros y 
problemas que las nacionalidades indígenas han tenido a lo largo de los años en 
el Ecuador, relacionados con las corrientes históricas-políticas que, con el paso del 
tiempo, no han podido eliminar las culturas indígenas. Se realiza un análisis de 
las etnias existentes en Ecuador, su distribución a nivel nacional, y se destaca la 
complejidad del reconocimiento de la heterogeneidad de los pueblos indígenas.

Se realiza un esbozo del derecho indígena antes y después de la conquista 
española en los territorios del Ecuador. En este caso, se revisan las tradiciones y 
cosmovisiones de diversos grupos indígenas, la dominación Inca sobre el Reino de 
Quito, así como las instituciones jurídicas y políticas que se establecieron durante 
el período colonial. Este proceso es considerado en su notable dinamismo, debido 
a los cambios políticos y sociales que se han desarrollado a partir de la conquista. 
En este contexto se muestra cómo Ecuador ha tenido una diversidad de pueblos 
indígenas que buscaban siempre vivir en armonía con la Pachamama. A raíz de 
la conquista del Reino de Quito, se ha tenido como ejemplo el liderazgo que se 
tuvo para la dirección de los pueblos de aquellas épocas, en conjunto con los 
enfrentamientos y batallas cuyo objetivo era consolidar el gobierno. Con la llegada 
de los españoles surgieron diversos desafíos para la consolidación de criterios 
jurídicos considerados clave para la conservación del derecho consuetudinario.

El tercer capítulo trata sobre el derecho internacional dedicado a los pueblos 
indígenas; derechos que fueron negados durante mucho tiempo pero que, 
en la actualidad, están reconocidos como derechos colectivos. Hasta ahora no 
se ha consolidado un instrumento a nivel internacional que pueda evidenciar 
enfáticamente los derechos de los pueblos indígenas tal como, por ejemplo, 
se logró con la Declaración Universal de Derechos Humanos. En el caso de los 



24

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

pueblos indígenas, sus derechos se han reconocido a través de convenios y 
tratados que todavía siguen evidenciando diversas limitaciones. De allí que en el 
presente trabajo se haga énfasis en la perspectiva histórica con el fin de tratar de 
ofrecer una visión más amplia de la cuestión indígena.

El cuarto capítulo está dedicado a la justicia indígena en el contexto de 
las reflexiones jurídicas y filosóficas. Se analizan los instrumentos jurídicos 
internacionales y nacionales considerando la existencia de la multiculturalidad, 
la plurinacionalidad tanto en América Latina como en el Ecuador. Se plantea 
especialmente la legitimación jurídica y filosófica de los derechos indígenas bajo 
la perspectiva de la consolidación de la Justicia Indígena que es la que ha servido 
de soporte y guía fundamental para el desarrollo de este libro. Del mismo modo, 
se destaca el reconocimiento constitucional de los derechos indígenas en el 
ámbito estatal, así como la adaptación de las constituciones de las regiones de 
Latinoamérica a las nuevas realidades de los pueblos indígenas.



25

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador



26

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

A raíz de la nueva Constitución de 2008 en su Art. 171 a través del cual se 
incorpora la justicia indígena como parte del ordenamiento jurídico del Ecuador, 
hablar de la jurisdicción indígena no es hacer una sencilla referencia a un colectivo 
definido que se ajusta a un determinado proceso de juzgamiento, sino considerar 
una serie de normas jurídicas que han sido opacadas históricamente por parte 
del modelo jurídico hegemónico ecuatoriano que, amparado en una tradición 
positivista, ha minimizado las tradiciones culturales de pueblos ancestrales.

El derecho indígena en el Estado ecuatoriano fue invisibilizado en la etapa 
republicana del país. La reivindicación de ese derecho tuvo un momento 
destacado en los años 90, época en la que se revela con fuerza el tema de la 
interculturalidad desde las bases indígenas. Se integraron diversas organizaciones 
como la Federación Ecuatoriana de Indios , dedicada al reclamo de la tierra; y con 
la influencia de una época de revoluciones, se produce la primera reforma agraria 
del Ecuador en 1964. Se repartieron no precisamente las mejores tierras sino las 
laderas, y a partir de ese hecho se darán una cadena de reformas, curiosamente 
en épocas de dictaduras excepto la última, de 1994, en la presidencia de Sixto 
Duran Ballén , pero siempre el problema indígena giraba alrededor de la tierra.

Con el nacimiento de organizaciones indígenas en la década de los 80 
y 90 (Confederación de Pueblos de la Nacionalidad Kichwa del Ecuador y 
Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador ), se incrementó la 
defensa de propuestas referidas a la tierra, la salud, la educación, el idioma nativo, 
el reconocimiento de culturas conocidas como diferentes, la medicina ancestral, 
y la consecución de un estado como plurinacional. Fue el comienzo el comienzo 
de las organizaciones multiétnicas (con su propio establecimiento de gobierno 
paralelo al del Estado y su ordenamiento jurídico). Con la intervención política de 
las asociaciones indígenas, sumado a la presión social, se logró la incorporación de 

NOTA
PRELIMINAR.
El Estado de 
la Cuestión



27

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

diversos tipos de reconocimiento en la Constitución del Ecuador de 1998 (Art. 191), 
así como la del año 2008 (Art. 171).

Con la suscripción del convenio 169 de la OIT, Ecuador asumió la 
responsabilidad de adoptar sistemas necesarios para la adecuada incorporación 
de los principios establecidos en este documento a la norma nacional jurídica. 
Sin duda, este largo proceso para reconocer el pluralismo jurídico en Ecuador 
se afianzó en el año 1998 tal como lo establecía el Art. 191 de la Constitución que 
regía en ese tiempo:

[...] 4. Las autoridades de los pueblos indígenas ejercerán funciones de justicia, 
aplicando normas y procedimientos propios para la solución de conflictos internos 
de conformidad con sus costumbres o derecho consuetudinario, siempre que no 
sean contrarias a la Constitución y a las leyes.

Este reconocimiento indígena se mantuvo por 10 años. Más tarde, en la 
Constitución del año 2008, se conservó el aspecto pluralista del sistema judicial al 
colocar en su Art. 171 los siguientes puntos: 

[...] Las autoridades de las comunidades, pueblos y nacionalidades indígenas 
ejercerán funciones jurisdiccionales, con base en sus tradiciones ancestrales y su 
derecho propio, dentro de su ámbito territorial, con garantía de participación de 
las mujeres. Las autoridades aplicarán normas y procedimientos propios para la 
solución de sus conflictos internos y que no sean contrarios a la Constitución y los 
derechos humanos reconocidos en los instrumentos internacionales.

En las dos constituciones se proyecta el reconocimiento de la aplicación de la 
facultad jurisdiccional del pueblo indígena, aunque se puede notar una distinción 
entre los respectivos artículos. Las funciones de la autoridad indígena se enuncian 
como una posibilidad en la Constitución de 1998, mientras que en la de 2008 
se señalan específicamente los ejercicios de funciones jurisdiccionales en los 
pueblos indígenas. Esto supone diferencias importantes desde el punto de vista 
jurídico. Cuando se mencionan “funciones jurisdiccionales”, la Constitución otorga 
potestades direccionadas a la autoridad indígena, puesto que la jurisdicción, en 
atención al Código de procedimiento civil actual, involucra el juzgar, así como la 
ejecución de lo juzgado. Con esto se demuestra que, con la Constitución de 2008 
se consolidó la validez, así como la aplicabilidad de los derechos indígenas.

En razón de que la normativa ecuatoriana reconoce como fundamentos del 
Estado, la interculturalidad, así como la plurinacionalidad, resulta imprescindible 



28

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

asumir el programa estatal que responda a esta necesidad jurídica y que haga 
posible la realización de la diversidad de culturas y sus concretas prácticas 
ancestrales. Por eso, es imprescindible que la ley misma exprese los principios 
que realicen la plena aplicación. Es por esto, que el artículo 343 del Código 
Orgánico de la Función Judicial establece la obligatoriedad de que la función 
judicial ponga atención, cuando se toman decisiones que competen a su función, 
a los principios de igualdad, non bis in ídem, diversidad, pro jurisdicción indígena 
e interpretación intercultural.

Estos principios tienen que ver con la obligación de los servidores judiciales 
a decidir según el “óptimo reconocimiento y realización plena de la diversidad 
cultural” . Por este motivo, los servidores que trabajan en el campo judicial se 
encuentren en constantes capacitaciones para comprender todo aquello que 
se relaciona con creencias, hábitos y tradiciones ancestrales, cuya finalidad sea 
para obtener una adecuada asimilación de las culturas. La igualdad tiene que 
ver con la actuación dentro del proceso en las mismas condiciones para evitar 
perjuicio a una de las partes, debido a que. De allí la importancia de “la intervención 
procesal de traductores, peritos antropólogos y especialistas en derecho indígena”. 
Lo mencionado anteriormente, permite el adecuado proceso para concretar la 
proyección intercultural de los sistemas de administración de justicia; pero sobre 
todo busca que exista la igualdad en el proceso y que los hábitos y credos no 
provoquen posibles daños o desventajas en las personas cuando han sido 
vinculados a un proceso.

El principio del non bis in ídem conforma una caución procesal para la 
obediencia del derecho humano, y resulta imprescindible su evocación como el 
comienzo del sistema jurídico pluralista. Por tal razón, es completamente necesario 
establecer sistemas que permitan a la sociedad una adecuada seguridad jurídica, 
que puede ser afectada al desconocer si los involucrados pueden ser sometidos 
a dobles juzgamientos por la pluralidad de jurisdicciones existentes. El Código 
Orgánico de la Función Judicial establece que lo realizado por la autoridad 
indígena no puede ser revisado ni juzgado por los jueces competentes de la 
Función Judicial ni por la propia autoridad administrativa. Todo depende de la 
validez que la legislación nacional le atribuye al derecho indígena, pues cuando se 
toman decisiones sobre este tipo de sistema de justicia, se ha de tener en cuenta 
que no necesariamente se corresponde con la cosmovisión occidental propia del 
Estado nación.

Para impedir que la autoridad indígena aplique mecanismos que afecten los 
derechos humanos, el Art. 171 de la Constitución ha contemplado la posibilidad del 



29

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

control de constitucionalidad. Este está regulado por la Ley Orgánica de Garantías 
Jurisdiccionales y Control Constitucional, cuyo Art. 66 instituye los principios para 
la resolución de acciones extraordinarias de protección. La Corte Constitucional 
deberá garantizar la comprensión intercultural para impedir que exista una 
interpretación monocultural y etnocéntrica, tal como lo establece la disposición 
prevista en su primer numeral. A su vez, el tercer numeral asegura el derecho 
a las autoridades indígenas a aprovechar de un mínimo de restricciones y una 
máxima autonomía cuando se ejercen sus funciones jurisdiccionales. Entonces, 
en la Constitución está prevista la independencia jurisdiccional de los pueblos 
indígenas, pese la existencia del control de constitucionalidad. Este se ha de 
desempeñar de forma intercultural con el fin de garantizar y fomentar el respeto 
del pluralismo cultural que posee Ecuador.

En las últimas décadas ha surgido una crítica a nivel general debido a que las 
prácticas de la justicia indígena son consideradas como violentas, indecentes y 
que van en contra de los derechos humanos, llegando a ser presentadas como 
prácticas de naciones incivilizadas. Pero estas críticas no se han detenido a 
pensar que esta realidad es producto de una cosmovisión totalmente distante 
de la percepción blanca-mestiza, relacionada con lo que hoy se conoce como 
formas justas para imponer castigos. Esto ha puesto en evidencia la marginación 
y la apatía cuando se trata de manejar la cultura indígena; de esta forma se 
pone de manifiesto que, bajo la falacia de una igualdad formal, a los pueblos 
indígenas se les ha impuesto una justicia que les es ajena y que desconoce sus 
tradiciones ancestrales.

Como referencias bibliográficas se han escogido obras de autores indígenas, 
nacionales e internacionales, cuyas investigaciones y reflexiones están respaldadas 
en vivencias y experiencias de vida en las comunas, comunidades y pueblos 
indígenas. Entre ellos se cita a Carlos Pérez Guartambel , Raúl Ilaquiche Licta, 
Lourdes Tibán , Sylvina Ramírez y Eduardo Hualpa . Por otro lado, la investigación 
de la justicia indígena plasmada en la constitución ecuatoriana, es complementada 
con el enfoque personalista de la filosofía expuesta por Emmanuel Mounier, y 
también con la filosofía jurídica de constitucionalistas contemporáneos de autores 
como Norberto Bobbio y Ronald Dworkin. Estas y otras fuentes que se irán 
utilizando complementan desde distintas áreas de estudio el tema que se requiere 
investigar para poder darle forma filosófica aun tema netamente jurídico y tributar 
a lo que llamamos la humanización del derecho constitucional. En suma, se puede 
apreciar que han existido avances en el estudio de la filosofía de la justicia indígena 
en el Ecuador. Con el presente trabajo se espera avanzar en el desarrollo de este 
apasionante tema.



30

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Los derechos
y la apreciación del
indígena en la historia

Cap1

L
a historia nos revela que, hace cinco siglos, las poblaciones que habitaban 
en lo que hoy es América experimentaron un encuentro sin preceden-
tes con el arribo de los europeos, lo cual significó la posesión de tierras, 

la discriminación de las comunidades políticas “descubiertas”, el desequilibrio 
de las economías, así como la ruptura de la integridad de las culturas. Europa, 
ya acostumbrada a las guerras de conquista, a pesar de la resistencia indígena, 
logró imponerse en los nuevos territorios.



31

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Sin duda, el esclavismo fue el punto más marcado en la conquista, debido 
a que fue el primer sistema laboral que se fue incorporando a medida que se 
iba conquistando América. Para este proceso fue necesario el sometimiento 
de personas predominantemente negras e indias. Claramente se evidenciaba 
la marcada aplicación de leyes que favorecían a los individuos considerados 
como blancos y mestizos. La población negra traída de África fue directamente 
esclavizada y a los pueblos indígenas se les al trabajo forzoso sin límites y sin 
ninguna retribución. Sin embargo, con el paso del tiempo se elaboró una legis-
lación a través de la cual se pretendía atenuar este tipo de explotación incluso 
con cierta remuneración.

Pese a este tipo de esfuerzos por parte de la Corona, no se lograron los resul-
tados esperados, debido a la introducción de arbitrariedades, abusos, sobornos 
y castigos por parte de quienes se encargaban de este uso de la mano de obra. 
Esto dio lugar a que los pueblos indígenas se dirigieran a lugares inaccesibles o 
a otros lugares de trabajo españoles con el objetivo de convertirse en personas 
libres. Con este proceso de irrupción de los europeos sobre la soberanía a los 
pueblos indígenas del nuevo continente, se inició la lucha indígena.

En este nuevo contexto, el progresivo dominio cultural empezó a ejercer-
se también a través del lenguaje. La población conquistada fue bautizada con 
nuevos nombres: “indígenas”, “nativos”, “aborígenes”, entre otros. Estas denomi-
naciones se fueron diversificando conforme al descubrimiento de nuevas po-
blaciones y comunidades que aparecían y eran dominadas en el largo proceso 
de colonización que alcanzó a toda América.  El término indígena, quizás el más 
difundido en la actualidad, comenzó a utilizarse para denominar a los descen-
dientes de los pueblos que habitaban los territorios antes de la conquista. Se tra-
taba de la conquista del “otro”.

Sometimiento y resistencia del indígena

Se puede sostener que el sometimiento de la población indígena que se ini-
ció hace 500 años ha tenido como contraparte un largo proceso de resistencia 
que se ha expresado de diversas formas, ya que los indígenas que lideraban sus 
respectivas naciones no aceptaron los nuevos sistemas impuestos (económi-
cos, políticos y sociales) desde la Corona hasta los gobiernos actuales. Se trata 
de un proceso que se prolonga hasta hoy pues no solamente puede hablarse de 
colonización, sino también del desarrollo neocolonial que llega a converger con 
la globalización del capitalismo. Se trata de un proceso a través del cual se han 



32

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

venido consolidando diversas formas de imposición cultural que se expresan 
en el desplazamiento religioso, la discriminación de los hábitos medicinales, la 
exclusión de las cosmovisiones, de las costumbres sociales y de las formas de 
hacer justicia. Frente a esta realidad debe asimismo destacarse el desarrollo de 
un largo proceso de resistencia que se ha manifestado de formas desiguales y 
que sigue manifestándose hasta hoy.

Existe una línea de continuidad entre el sometimiento que estuvo a cargo 
del imperio español y las diversas formas como se ha expresado la globaliza-
ción. El surgimiento del estado nación europeo ha tenido también su expre-
sión en América con la progresiva aparición de estados vistos como repúbli-
cas, independientes en sus formas constitucionales, pero dependientes en el 
orden político, económico y cultural. Y a ello se sumó la hegemonía económi-
ca y política del imperio norteamericano desde el siglo XIX hasta hoy. Estos 
sucesivos procesos imperiales, junto con la aparición de diversas potencias 
mundiales en el siglo XX, han contribuido a la generación de un proceso de 
globalización del dominio económico y político que se advierte, por ejemplo, 
en América Latina.

Se trata del paso del virreinato al estado nación colonial convertida en re-
pública, a países que siguen siendo colonizados y dependientes en el contexto 
de un proceso de alcance mundial. La idea de la libre determinación de los pue-
blos se convirtió en un instrumento retórico que no tenía consecuencias efecti-
vas en el marco de la nueva diplomacia mundial. Se imponía así el discurso del 
nuevo proceso civilizatorio, tal como fue expuesto por Huntington en su traza-
do de la división del mundo. Frente a la civilización de los blancos se esgrimía la 
condición salvaje de los indios.

Las intenciones de aquellos que estaban al mando de la Corona, consistían 
en la creación de un sistema que regulara el trabajo de los indígenas de manera 
racional, y a cambio se recibía un jornal diario. Dichas actividades eran menos 
forzadas, debido a que iban acorde a un número adecuado de horas y no eran 
tareas extremadamente agotadoras, y con ello se pretendía hacer del trabajo 
una actividad moderada y consciente. Sin embargo, a la larga esto no fue posi-
ble, ya que fue un proceso afectado por arbitrariedades y terribles abusos. En 
definitiva, se desarrolló un sistema de trabajo bajo amenazas, con castigos, jun-
to a la corrupción de quienes estaban a cargo, transformando por completo el 
régimen de empleo que se tenía propuesto a pesadas jornadas para el pueblo 
indígena, generando, como se dijo antes, huidas a tierras inaccesibles o acudir a 
otros lugares de trabajo para obtener su libertad.



33

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Se puede hablar entonces de la imposición de una concepción del mundo 
y de la vida. Los pueblos originarios, perseguidos y sometidos, tuvieron que 
adaptarse a las condiciones que empezaba a hacer valer el conquistador, el co-
lonizador y luego el líder republicano. La justicia indígena, en el marco de las 
costumbres que se habían desarrollado, fueron desplazadas drásticamente. Se 
imponía así una hegemonía cultural, religiosa, lingüística, a través de nuevas y 
extrañas instituciones y modos de ver el derecho. El despotismo que conlleva-
ba esta experiencia suscitó el desarrollo de un prolongado proceso de resisten-
cia y rebeldía que se ha mantenido de diversas formas hasta hoy.

La resistencia frente a la opresión, a la que se sumaba entonces la rebeldía 
frente al déspota colonizador, se transformó con el paso del tiempo en diversos 
movimientos sociales que han dado lugar a la desobediencia civil y a la exigen-
cia de un conjunto de reivindicaciones que toman como fuerza las raíces de la 
constitución de los pueblos originarios, sus modos de percepción y compren-
sión de la realidad basada en la vida comunitaria, en las prácticas ancestrales y 
en la conservación del medio ambiente y del respeto a la naturaleza.

Es en este contexto histórico donde se puede advertir la coexistencia y, a 
su vez, la confrontación de dos formas de ver el derecho. Por un lado, el dere-
cho originario de los pueblos y, por el otro, el derecho positivo introducido por 
los colonizadores a través de instituciones y formas jurídicas provenientes, 
primero del imperio español, y luego de la cultura europea occidental. En este 
caso se enfrentaba al derecho originario no solamente el derecho positivo, 
sino también una concepción positivista del derecho que se ha hecho valer 
a través de diversos instrumentos, con mayor o menor énfasis, desde el inicio 
de la colonización.

Si bien se puede hablar de un período clásico durante el cual el positivismo 
jurídico tuvo una especial hegemonía en América Latina, se puede sostener 
que el ejercicio de dominación política de los pueblos colonizados se llevó a 
cabo a través de una concepción que en términos generales puede llamarse 
positivista, pues las normas y leyes que se encuentran en los textos jurídicos se 
convertían en instrumentos para legitimar y ejercer las diversas formas de ex-
plotación y opresión, desde el imperio o desde el Estado nación.

La usurpación de la tierra, la introducción de la idea capitalista de la propie-
dad privada, el sometimiento al trabajo esclavo, la imposición de una religión, la 
discriminación étnica y racial, el desplazamiento de las formas originarias de 
organización social junto a los usos y costumbres, y la negación de las mane-



34

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

ras tradicionales de hacer justicia, fue el resultado de ese violento y prolongado 
proceso de dominación. Se fue constituyendo así un proceso inverso al que na-
turalmente habían experimentado los pueblos originarios de América.

El conquistador, visto como el extraño (el otro), que venía a apoderarse de 
las tierras y la gente, se asumió como el habitante legítimo que consideraba al 
indígena como el otro, el extraño. Desde esta matriz antropológica y cultural 
se fue creando la separación de dos culturas y luego la discriminación y la ex-
clusión que se expresaba en fuertes dicotomías reales expresadas a través de 
diversas formas lingüísticas. Los civilizados, ilustrados, creyentes católicos, lle-
nos de riqueza, protagonistas de la creación artística y auténticos ejecutores del 
derecho, frente a los bárbaros, ignorantes, llenos de pobreza, carentes de alma, 
desvalidos y sometidos a oscuras tradiciones.

Fue precisamente en la época moderna europea, desde el siglo XV, cuando 
empiezan a aparecer ideas y creencias sobre la superioridad de Europa frente a 
los “aborígenes” recién descubiertos. Incluso en el caso del pensamiento liberal, 
puede advertirse el modo como diversos pensadores, por un lado, buscaban le-
gitimar la libertad de los europeos y, por el otro, legitimaban la esclavitud que se 
estaba ejerciendo en las colonias. Un momento decisivo de auto legitimación 
de la superioridad europea sobre América se produjo en el siglo XIX, por ejem-
plo, con el pensamiento de Hegel. Pero más que eso, se trataba de un proceso 
que se convirtió en sometimiento que fue perfeccionándose en el siglo XX.

Frente a esa historia de dominación, tal como se ha dicho antes, empezó a 
configurarse una historia de resistencia y rebeldía que se ha venido consolidan-
do y reconociendo en diversos momentos, especialmente durante el siglo XX. 
Las luchas de los pueblos indígenas han logrado progresivamente la creación de 
un proceso y un marco de reconocimiento que no solamente se expresa en la 
vida cotidiana, sino especialmente en los mecanismos sociales, institucionales 
y jurídicos que se han logrado hacer valer tanto a nivel nacional e internacional.

El progresivo reconocimiento de los pueblos indígenas y de sus derechos 
en los organismos internacionales (como en el caso de la OIT, ya mencionada), 
la conformación de un movimiento indígena dedicado a defender las legítimas 
aspiraciones del pueblo indígena, así como la incorporación de esos derechos 
en el marco de las constituciones de diversos países, incluido por supuesto, el 
Ecuador, son un testimonio histórico, político y cultural de la realidad y la vi-
gencia de una tradición que había sido negada, ignorada y descuidada durante 
quinientos años.



35

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Olvido y vigencia del derecho consuetudinario indígena

Un testimonio fundamental a través del cual se puede apreciar el despla-
zamiento cultural que han sufrido los pueblos indígenas, se halla en el ámbito 
lingüístico, especialmente por la ausencia de referencias al derecho indígena 
que se observa en buena parte de la historia de la legislación y la jurisprudencia 
en América Latina, en las enciclopedias, en los diccionarios jurídicos. La razón 
de ello tiene que ver esencialmente con el protagonismo y la hegemonía que 
ha tenido el derecho positivo de origen europeo debido a las fuerzas políticas, 
económicas y sociales que lo respaldan.

Quizás esto explica que durante mucho tiempo los dirigentes y movimien-
tos indígenas no lograron hacer valer sus opiniones y su visión del derecho 
indígena en el seno del respectivo estado nación. Si bien se pueden reconocer 
diversos movimientos de rebeldía y resistencia, no necesariamente esa expe-
riencia histórica, social y política se ha expresado en planteamientos y, sobre 
todo, en textos jurídicos y jurisprudenciales que permitieran conocer las aspi-
raciones concernientes al derecho indígena. No quiere decir esto que no hayan 
surgido diversas iniciativas al respecto, pero durante mucho tiempo no lograron 
incorporarse adecuadamente en la legislación y la cultura jurídica. 

Ciertamente, especialmente desde finales del siglo XX, comenzó a aparecer 
la voz de algunos parlamentarios que trataron de buscar el reconocimiento de 
los derechos indígenas, pero en la mayoría de los casos se trataba de iniciativas 
manipuladas por las mediaciones e intereses políticos dominantes. Existía en-
tonces un aparente proceso de apertura, en nombre de la pluralidad y de la de-
mocracia, pero, al fin y al cabo, se trataba de una concesión meramente formal 
que, en los hechos, terminaba por seguir menospreciando los intereses de los 
pueblos indígenas en el ámbito institucional.

El hecho de que en las recientes constituciones de algunos países de Amé-
rica Latina y, específicamente del Ecuador, se hayan reconocido los pueblos y 
las jurisdicciones indígenas, no significa que dichas jurisdicciones hayan tenido 
aplicabilidad y efectividad, tanto por los límites que impone la misma constitu-
ción, como por los diversos subterfugios y caminos laberínticos de la jurispru-
dencia que tienen como resultado la ausencia de reconocimiento, real y formal, 
de dicho derecho. Es por ello que se plantea la necesidad de que el derecho con-
suetudinario indígena sea asumido no como un aspecto menor o accesorio de 
la agenda jurídica del país sino, más bien, como un compromiso histórico con 
sus pueblos originarios.



36

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

En torno a la definición etimológica del derecho indígena

Un aspecto que vale la pena resaltar es que el derecho indígena no con-
siste en la atribución de un concepto jurídico de origen positivista a la cultura 
de los pueblos originarios. Antes bien, se puede apreciar que el derecho en el 
lenguaje kichwa está relacionado con la noción de poder. Se puede sostener 
que ese es un aspecto significativo que distingue al derecho indígena frente al 
derecho europeo concebido esencialmente como una expectativa que se de-
bía realizar, como un “derecho a” tal como se aprecia en la Declaración de los 
derechos del hombre y del ciudadano, planteados en torno al desarrollo de la 
Revolución francesa.

En el caso del derecho indígena no es una expectativa, no es una condición 
subjetiva, sino más bien, un poder. El derecho es el poder. Carlos Pérez Guartam-
bel, reconocido estudioso de la justicia indígena, ha señalado que en el lenguaje 
kichwa existen dos acepciones que se juntan y contribuyen a formar la idea del 
derecho: por un lado, kamak, y, por el otro, chik. Si se toma en cuenta que kamak 
significa, poder, energía que cuida, preserva, protege, dispone, ordena, provee, y 
chik significa movimiento, acción, transformación y cambio, se puede apreciar 
la potencia del significado de kamakchik que es el poder de transformar tenien-
do como mira el equilibrio y la cohesión social.

Se trata de una visión del mundo y de la vida que supone la existencia de 
una comunidad que ha logrado la cohesión social y que piensa el derecho a tra-
vés del poder que se logra con la solidaridad de todos. Tal como lo ha planteado 
Mariátegui, se trata de una concepción marcada de un modo inmanente por la 
solidaridad propia de una comunidad. Es una concepción en la que se articulan 
diversos aspectos que son las causas que dan lugar a la cohesión social, alejada 
del individualismo tal como se conoce en el mundo occidental. El derecho así 
visto no es un instrumento jurídico sino un poder desde el cual se manifiesta de 
un modo holista la existencia y el quehacer de la comunidad indígena.

La apreciación histórica del indígena

Si nos remontamos a diversas creencias e interpretaciones que se produ-
jeron en Europa a raíz del descubrimiento de América, predominan aquellas 
en las cuales el indígena fue visto como un ser inferior, semejante a la manera 
como se concebía en la antigüedad a los esclavos, al servicio de los hombres li-
bres.  Esta distinción encontró una renovada fuerza en la época moderna cuan-



37

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

do América comenzó a recibir innumerables africanos convertidos en esclavos, 
tal como también fueron convertidos los indígenas recién descubiertos. Los 
indios fueron vistos como seres superiores a los animales, pero en una escala 
inferior a la de los blancos europeos.

En los célebres relatos de los viajeros de indias se consideraron a los indí-
genas como seres que no alcanzaban el estatus antropológico y cultural de los 
europeos, puesto a que se tenían afirmaciones que el crecimiento y desarrollo 
de la sociedad era exclusivamente para un grupo pequeño de seres humanos, 
mientras que la otra parte era considerada como inferior. No se trataba solamen-
te de una creencia o de una interpretación, sino también de una justificación 
para poner a los negros y los indios a su servicio. De un modo semejante al que 
planteaba Aristóteles cuando sostenía que algunos hombres habían nacido 
para ser libres y ejercer su razón, mientras que otros por naturaleza estaban des-
tinados a servir a los demás, básicamente con sus cuerpos, en América se fue 
consolidando la imagen de que los negros y los indios, concebidos como seres 
bárbaros sin alma, estaban obligados a servir de un modo absoluto a sus nuevos 
dueños provenientes de otras tierras.

Ya desde la conquista, pero sobre todo con la colonización, con la llegada 
de las órdenes y misiones religiosas cristianas, cobró fuerza y se legitimó la idea 
de los indígenas como seres sin alma condenados, por tanto, a la esclavitud. Y si 
bien fue un tema controvertido, se hizo valer la interpretación, inspirada en el 
aristotelismo y el tomismo, de que los indígenas no tenían alma y, por tanto, no 
podían ser objeto de salvación y, si la tenían, estaban obligados a someterse a 
un proceso de evangelización.  Se trataba de una concepción teológico-política 
que convertía a los indios en esclavos y que, a lo sumo, los llevaba a la condición 
de ser cristianos y súbditos de la Corona.

En este contexto ocupa un lugar protagónico la célebre diferencia que exis-
tió entre dos concepciones opuestas en la concepción de los indígenas. Esta 
diferencia se expresó en los extensos escritos de Bartolomé de las Casas, quien 
sostenía, en contra del teólogo e historiador Juan Ginés de Sepúlveda, que los 
indios sí ocupaban un lugar en la religiosidad pues habían sido mencionados 
en las Sagradas Escrituras. Mientras Sepúlveda adoptaba la visión que habían 
difundido los pensadores de la Ilustración y los teólogos conservadores, según 
la cual los indígenas eran unos extraños que no podían ser admitidos por la 
religión cristiana, por razones culturales y lingüísticas, Bartolomé de las Casas 
sostenía que Sepúlveda no había hecho más que retomar el aristotelismo que 
legitimaba la conquista y la dominación de los pueblos indígenas.



38

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Del mismo modo, más adelante, Domingo Faustino Sarmiento, cegado por 
la idea de la superioridad blanca hizo el elogio de la conquista de los indios de 
América del norte añadiendo un aspecto que acentuaba mucho más la nega-
ción existencial del otro cuando afirmaba que el éxito de los anglosajones se 
debía al hecho de no haber aceptado a la raza indígena incluso bajo la forma 
de la esclavitud. Desde esa visión se consideraba preferible el exterminio . En el 
caso del Ecuador, es pertinente de nuevo tomar en cuenta las referencias que 
hace Carlos Pérez Guartambel, en este caso a Emilio Bonifaz, hacendado ecua-
toriano, quien de un modo sórdido señalaba las supuestas debilidades y defec-
tos del indígena ecuatoriano, tanto desde el punto de vista físico como desde el 
punto de vista psicológico y cultural. 

En suma, se puede afirmar que la percepción del indio, dentro o fuera de 
América, estuvo alimentada por la ignorancia y por un conjunto de prejuicios 
que dieron lugar a una apreciación deformada y negativa del indio latinoame-
ricano y ecuatoriano. Una apreciación que ha tenido, como veremos en la pre-
sente investigación, un conjunto de efectos concernientes a la valoración y el 
juicio sobre los pueblos indígenas. Se trata de un problema complejo conside-
rando que los prejuicios e interpretaciones erróneas se han entretejido con la 
propia formación cultural latinoamericana y con las formas de representación 
por parte de los que siempre han tratado de justificar la explotación y la opre-
sión de los indígenas. Es una matriz histórica de mucho peso que no puede ser 
desmontada desde una sola posición. Se han adelantado diversas iniciativas 
para legitimar la autonomía jurídica y política de los pueblos indígenas, aunque 
se trata de un desafío cuya complejidad va más allá de los esfuerzos que se han 
realizado hasta ahora.

La concepción oficial de los pueblos indígenas

Una vía útil para tener acceso al significado y el sentido que se le atribuye a 
los pueblos indígenas  son los acuerdos a los que han llegado diversos países de 
América Latina a través de la Organización Internacional del Trabajo, tal como 
se recogió en el “Convenio 169 de la OIT sobre pueblos indígenas y tribales” en 
vigencia desde 1991. En dicho Convenio se hace referencia a los esfuerzos que 
ha realizado la OIT desde 1919 con el fin de plantear políticas sobre el reconoci-
miento de los derechos de los pueblos indígenas y tribales. En ese sentido, se 
considera la necesidad de que los pueblos indígenas preserven sus derechos 
a tener autonomía para decidir sobre su destino, sus formas de desarrollo eco-
nómico, social y cultural, conforme a sus creencias y tradiciones. Es importante 



39

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

destacar que los estados signatarios de dicho Convenio, entre los cuales se en-
cuentra Ecuador, quedaron comprometidos a tomar en cuenta sus disposicio-
nes con el fin de hacer los ajustes en las respectivas legislaciones.

Ahora bien, al considerar la cuestión de la definición de los pueblos indí-
genas, tomando en cuenta que el citado Convenio de la OIT ha sido firmado 
por diversos países con población indígena, constituye al menos un punto 
de referencia válido para acercarse a un tema que ha dado lugar a muchas 
controversias. En este sentido, valga destacar la forma como allí se concibe a 
los pueblos indígenas basándose en lo siguiente. Dichos pueblos son consi-
derados indígenas.

“por el hecho de descender de poblaciones que habitaban en el país o en 
una región geográfica a la que pertenece el país en la época de la conquista 
o la colonización o del establecimiento de las actuales fronteras estatales 
y que, cualquiera sea su situación jurídica, conservan todas sus propias 
instituciones sociales, económicas, culturales y políticas, o parte de ellas”.

El pueblo indígena en la época actual es reconocido entonces por el hecho 
histórico de ser descendiente de poblaciones que ya existían antes de la con-
quista y la colonización. Se trata, ciertamente, del reconocimiento de un hecho, 
pero también de los derechos que han asumido dichos pueblos. Se entiende 
dicho reconocimiento “cualquiera sea su situación jurídica” y, en ese sentido, 
se reconoce explícitamente la cuestión jurídica como un aspecto a considerar. 
Sobre este punto, más adelante se hará la respectiva evaluación. Por ahora es 
necesario poner de relieve que en el citado Convenio de la OIT se advierte que 
“los pueblos indígenas y tribales deberán gozar plenamente de los derechos hu-
manos y libertades fundamentales, sin obstáculos ni discriminación”.

Si bien se trata de un reconocimiento importante, no necesariamente abar-
ca los derechos que ejercen los pueblos indígenas, pues cuando se alude a “de-
rechos humanos y libertades fundamentales” puede estar implícita, por ejem-
plo, la declaración universal de los derechos humanos, asumida en distintos 
momentos, o, incluso, la idea de la progresividad de los derechos humanos tal 
como ha sido recogida en diversas constituciones. No obstante, estas presun-
ciones, aun siendo ciertas, no garantizan la validez y sobre todo la aplicabilidad 
del derecho indígena, salvo que esté previsto expresamente tal como, por ejem-
plo, lo establece la Constitución del Ecuador de 2008. El sentido y los alcances 
del reconocimiento constitucional del derecho indígena en el Ecuador serán 
considerados más adelante.



40

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

En principio es necesario destacar que el Convenio de la OIT reconoce a 
través del planteamiento citado, la validez y eficacia del derecho indígena, lo 
cual constituye un aspecto digno de notar, pues si no existe el claro y explícito 
reconocimiento del orden jurídico indígena, en el fondo se debilita el recono-
cimiento mismo de dichos pueblos. Reconocer el hecho, pero no el derecho, 
constituye un problema de reconocimiento y de concepción de la población 
indígena. La referencia a derechos y libertades fundamentales no es suficiente 
para reconocer jurídicamente a pueblos que se han dado sus propias normas 
de existencia y desarrollo. De allí que la concepción inicial que ofrece la OIT de 
los pueblos indígenas, representa un enorme avance respecto a la cultura colo-
nizadora y opresora que ha operado durante varios siglos, al incorporar aspec-
tos decisivos de dichos pueblos.

Afortunadamente, el citado Convenio no se queda en el planteamiento ge-
neral antes citado, sino que va incorporando el reconocimiento de las tradicio-
nes y derechos de los pueblos indígenas en el marco constitucional. Por esa vía 
se despeja con más claridad el camino para el reconocimiento. Un aspecto fun-
damental es, por ejemplo, la noción de identidad como un criterio indispensa-
ble para la legitimación de los pueblos indígenas. Se trata de una iniciativa que, 
entendemos, ha de partir de dos enfoques básicos: por un lado, la identidad que 
los mismos pueblos se atribuyen y a través de la cual se cohesionan y se hacen 
conocer frente a otros pueblos, y, por otro lado, la política de reconocimiento por 
parte de otros pueblos. Es un proceso histórico, dialéctico, que ha sido fruto de 
luchas, movimientos de resistencia y reivindicación.

En términos más concretos, el Convenio 169 ya adelanta diversos aspectos 
que van a ser recogidos en las legislaciones, por ejemplo, en la ecuatoriana de 
2008. Se señala, en primer lugar, la necesidad de que los gobiernos coordinen 
con los mismos pueblos indígenas las acciones destinadas a proteger sus dere-
chos, lo cual supone evitar las condiciones para que se produzcan procesos de 
discriminación. Esto supone que dichos pueblos tengan garantizada su partici-
pación a través de la respectiva legislación. De igual modo, exhorta a que se pro-
muevan los derechos sociales y culturales, el reconocimiento de tradiciones e 
instituciones, así como la eliminación de las diferencias económicas y sociales 
que suelen tenerse con la comunidad nacional. Este último es un aspecto de-
cisivo considerando que la desigualdad, especialmente económico-social, que 
ha existido entre los pueblos indígenas y el nivel del resto de las poblaciones no 
indígenas, es un problema que se ha mantenido desde la colonización hasta hoy. 
Se agrega a esto la necesidad de que los pueblos indígenas no sean afectados en 
el ejercicio de sus derechos fundamentales por ninguna forma de coerción.



41

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

En segundo lugar, encontramos en el citado Convenio la exigencia de que se 
adopten las medidas necesarias para garantizar existencialmente los derechos 
de los pueblos indígenas, esto es, los relacionados con la persona misma, las ins-
tituciones, los bienes, el trabajo y el medio ambiente. Se trata de un señalamien-
to general y a la vez decisivo en la medida en que se refiere a los pueblos indíge-
nas concebidos tanto desde el punto de vista individual como en relación a la 
existencia de la comunidad y todo el contexto de derechos que ella supone. En 
tal sentido, se propone adoptar las medidas para que los pueblos puedan expre-
sar sus intereses con plena libertad, ejercer sus derechos ciudadanos, recono-
cer y respetar sus valores y prácticas sociales, adoptar las medidas que faciliten 
las condiciones de vida y trabajo.

Finalmente, el Convenio se refiere a una necesidad fundamental que es pre-
cisamente un aspecto relacionado con el sentido de la presente investigación. 
Se trata del deber de los gobiernos de que todas las medidas relacionadas con 
los pueblos indígenas sean consultadas especialmente a través de sus asocia-
ciones representativas. El Convenio advierte que las consultas han de realizar-
se de buena fe con el fin de lograr el consentimiento. No obstante, como se sabe, 
las consultas no son suficientes. Por ello se plantea también la necesidad de que 
los pueblos indígenas puedan participar soberanamente en los organismos de 
carácter electivo o administrativo. 

Este es un paso esencial pues permite a dichas poblaciones la posibilidad 
de hacer valer sus derechos no solamente de un modo indirecto sino también a 
través de la participación directa en las instituciones de un país, especialmente 
las de carácter parlamentario pues en ellas se toman decisiones que se expre-
san en el orden jurídico e institucional. Esto facilitaría, más allá del sentido de 
exhortación que en buena medida tiene el Convenio, que los pueblos puedan 
establecer sus prioridades como comunidad establecida históricamente y co-
hesionada con tradiciones culturales que deben ser consolidadas en los tiem-
pos actuales y, por otro lado, que puedan participar en los ámbitos legislativos y 
de otras instituciones donde se toman medidas que pueden afectar sus condi-
ciones de vida.

	
Todo lo anterior no significa que se deban tomar decisiones que solamente 

los pueblos indígenas puedan adoptar e implementar. También se espera que 
los gobiernos tomen medidas a favor de dichos pueblos relacionadas, por ejem-
plo, con sus condiciones de vida, trabajo, salud, etc. Un punto que vale resaltar 
en este sentido es la necesidad planteada por el Convenio de que los pueblos 
indígenas participen en todas las iniciativas relacionadas con la evaluación de 



42

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

las incidencias de las medidas que afecten las condiciones de vida y desarrollo 
de los pueblos indígenas.

Más adelante se hará referencia a los aspectos específicamente jurídicos 
que la OIT plantea en relación con los pueblos indígenas. Por ahora valga sub-
rayar que la concepción de los pueblos indígenas no supone un ejercicio de 
denominación estático que pueda encerrarse y cristalizarse en una fórmula o 
en una definición, sino que la concepción de los pueblos indígenas debe estar 
en sintonía con los avances que estos han logrado sobre todo desde la segunda 
mitad del siglo XX. Se trata de un ejercicio interpretativo de carácter antropo-
lógico, político, social y cultural que debe atender las reivindicaciones que los 
pueblos han logrado con el paso del tiempo. También han de destacarse los 
desafíos que supone ese proceso de reivindicación. Se considera que son deci-
sivos los planteamientos antes vistos, referidos al orden legislativo y administra-
tivo. Dada la importancia de la cuestión jurídica para consolidar la concepción 
de los pueblos indígenas, esta se considerará en una sección aparte donde se 
retomarán, por ejemplo, los señalamientos que ha hecho la OIT.

Diferentes denominaciones del indígena

Otro ángulo que puede ser utilizado para dar cuenta de la percepción de 
los pueblos indígenas corresponde al ámbito de lo lingüístico. Las diversas 
maneras como el indígena ha sido nombrado, expresa las formas de com-
prensión que ha suscitado históricamente. En tal sentido, a continuación, se 
va a hacer referencia a estas maneras de referirse al indígena. Se trata de  un 
fenómeno antropológico cuyo origen ha estado relacionado con diversos 
contextos culturales. 

Indios

Cristóbal Colón, si bien por ambición y por su espíritu aventurero, puso en 
riesgo su vida a finales del siglo XV cuando inició su histórica travesía que le per-
mitió arribar a un nuevo mundo para los europeos, un mundo que fue visto por 
el genovés como el descubrimiento del lado occidental de la India. Esta historia, 
y todas las del mismo tipo que se fueron produciendo con el apoyo de los impe-
rios europeos, especialmente el español, dieron lugar al uso de términos, como 
“indio”, a través del cual se nombraba a la población “descubierta”. Es necesario 
advertir que el término “indio” no engloba a todas las poblaciones indígenas. El 
error en el que incurrió Colón fue el de nombrar como indios a todos los habi-



43

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

tantes de Abya Yala. Y esto supone excluir a las poblaciones indígenas de los 
pueblos de África, Asia, y Oceanía que no tienen nada que ver con el “descubri-
miento” de América.

Detrás de esa denominación existe una mirada antropológica y etnográfica 
que concibe al indio a partir de sus características fisonómicas, vale decir, el co-
lor de su piel, la forma del rostro, de los ojos, el tipo de cabello, la estatura, etc., a 
lo cual se acompaña el tipo de vestimenta. Desde esta mirada, que hace énfasis 
en la diferencia que existe entre el europeo blanco y el indio, visto como otro, se 
va conformando la cultura y la política del racismo anudada con el interés de 
explotar y oprimir. El proceso de conquista y colonización estuvo marcado por 
ese mecanismo político, antropológico y cultural que empezó a ser visto como 
una manera de generar riquezas y de consolidar el dominio.

No obstante, es necesario recordar que ya durante la conquista y sobre 
todo durante la colonización, empezó a producirse en todos los territorios 
de América que estaban bajo el dominio español, un proceso de cruce entre 
blancos e indios, blancos y negros, negros e indios, que produjo un espectro 
muy amplio de mestizaje que se ha desarrollado hasta hoy. De allí que se 
observe una gran heterogeneidad que parte de las mismas diferencias que 
existían entre los pueblos indígenas, y las que también se apreciaban entre 
las diversas poblaciones que entraron en contacto durante la colonización. 
No se puede hablar entonces de una realidad homogénea, sino de una diver-
sidad cultural, antropológica, etc., tal como se aprecia en las diferencias que 
existen, por ejemplo, entre la población mestiza e indígena mexicana, argen-
tina o ecuatoriana.

Se trató, en definitiva, de un largo proceso demográfico y cultural que, si 
bien en sus inicios tuvo ciertas limitaciones y restricciones por razones de 
tipo religioso o por el solo hecho racial, fue ampliándose cada vez más hasta el 
punto de que el mestizaje se convirtió en uno de las características más signifi-
cativas de algunos países, incluso de aquellos con una considerable población 
indígena, sin que ello afectara la permanencia de numerosos pueblos indíge-
nas que cuidaron la identidad de una historia que se había iniciado antes de la 
conquista española.

En este contexto conviene hacer referencia a la cuestión jurisdiccional. Si 
bien el proceso de mestizaje ha tenido lugar especialmente bajo la hegemo-
nía de los blancos españoles y luego de los blancos criollos que establecieron 
sus formas de dominio a través del orden jurídico del estado nación, todavía 



44

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

hoy imperante, los pueblos indígenas desarrollaron sus mecanismos de orden 
social con el fin de hacer valer su concepción de la justicia. Más adelante ana-
lizaremos el sentido y el alcance de esta concepción, así como su trasfondo 
filosófico. Por ahora es necesario subrayar que el término “indio” y la posterior 
adopción del término “indígena” suponían un contexto histórico, político y ju-
rídico cuyas consecuencias pueden apreciarse en diversos países donde la 
cuestión del reconocimiento del derecho indígena sigue siendo una reivindi-
cación fundamental.

Minorías

Si bien la población indígena en algunos países es numerosa, se puede 
afirmar que, en términos proporcionales, representa una minoría respecto a 
la población mestiza. Aunque es necesario advertir que el asunto no debe ser 
visto desde un punto de vista meramente demográfico, y aun siendo tratado 
así, existen minorías tan numerosas que representan un sector considerable 
de la población de algunos países. Uno de los casos representativos de ello es 
el de Estados Unidos donde la población afro y la población latina constituyen 
un porcentaje tan grande que suele hablarse de las “grandes minorías” de ese 
país. Y si bien es variable el porcentaje de población indígena en los casos de 
México (21,5%), Guatemala (45%), Bolivia (48%), Perú (12,5%), Chile (9%), Colom-
bia (3,4%) o Ecuador (6,4%), la población indígena, independientemente de su 
cantidad, se ha constituido en una colectividad que ha venido jugando, desde 
hace cientos de años, un papel permanente y sustantivo en el seno del así lla-
mado Estado-nación.

En el caso del Ecuador, ciertamente, se puede hablar de la población indíge-
na como una minoría (6,4%, según el estudio citado, y 8% según cifras del Plan 
Nacional de Desarrollo 2017-2021), pero se trata de una población que ha tenido 
permanencia y que se ha consolidado históricamente a través de una vincula-
ción ancestral con la tierra donde han vivido y se han desarrollado como comu-
nidad. Y sobre todo es importante destacar la riqueza y la diversidad de pueblos 
y nacionalidades indígenas que existen en el Ecuador. Tal como se indica en el 
Plan Nacional de Desarrollo antes citado, existen 14 nacionalidades indígenas y 
18 pueblos indígenas. El estudio Indigenous World 2019 señala que el 78,5% de la 
población indígena vive en el sector rural y el 21,5% vive en el sector urbano. En 
el caso del Ecuador la diversidad de la población indígena, aun siendo minoría, 
constituye un aspecto determinante en la vida del país, tal como lo ha puesto en 
evidencia, por ejemplo, la CONAIE en las diversas manifestaciones de protesta 
y reivindicación de los derechos de los pueblos indígenas.



45

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Naturales

El término “naturales” fue empleado desde la conquista y la colonización como 
una manera de referirse a la población indígena desde un criterio europeo que asu-
mía la superioridad del blanco frente a la inferioridad del indígena. Se trata de una 
distinción de origen racial-cultural a través de la cual se distinguía la civilización, 
la modernidad, la racionalidad y el progreso que se atribuía a sí mismo el mundo 
europeo frente a la barbarie, el atraso y la ignorancia que se les atribuía a los “natura-
les”.  Quizás la mejor muestra de esta visión se halla en el viejo concepto de estado 
naturaleza, tal como fue expuesto por Thomas Hobbes o por Immanuel Kant, quie-
nes se plantearon la idea del derecho natural como una suerte de hipótesis desde 
la cual se podía fundamentar el estado a través del derecho positivo.

La condición básica de esa fundamentación consistía en hacer irreversible el paso 
del derecho natural al derecho dictado por el estado, de tal modo que solo este derecho 
debía valer, en definitiva, dejando de lado, absolutamente, el derecho natural. Esto per-
mitía, por ejemplo, que el concepto de derecho natural pudiera utilizarse para ilustrar el 
caso de los “pueblos de América” sin que ello significara alentar ningún tipo de reivindi-
cación, sino, más bien, como ejemplo de la distancia y la diferencia que existía entre ellos 
y la sociedad europea ya organizada bajo el derecho positivo y dispuesto a imponerlo a 
las colonias.  Una prueba fehaciente de la manera como se manifestaba la exclusión y 
discriminación de la población indígena, vista como los “naturales”, se halla, por ejemplo, 
en la tendencia de no incluir a los indígenas en los registros, documentos, sentencias o, 
en todo caso, en la referencia a ellos de un modo excluyente y discriminatorio.

Y si bien se puede afirmar, en teoría, que “los naturales” que viven en “es-
tado de naturaleza” podrían tener el “derecho natural” a vivir y desarrollarse 
como sociedad, en la práctica la concepción del derecho natural, producto de 
la mentalidad europea, fue vista como una formulación abstracta e hipotética 
que debía dar paso al derecho positivo que es el que se convertiría en la fuente 
de toda jurisdicción para decidir sobre todo lo relacionado con el ámbito de 
la justicia. Este es, sin duda, uno de los antecedentes desde los cuales se fue 
consolidando la idea de que la justicia indígena tenía un origen natural y no ne-
cesariamente debía coincidir con las normas previstas en el derecho positivo. 

Aborígenes

El término aborigen, de acuerdo con el RAE, alude a los primeros habitantes 
de un territorio o lugar. Ha sido utilizado especialmente en los países que han 
mantenido una relación colonial con territorios conquistados, tal como en el 



46

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

caso de España. El uso del término se ha extendido sobre todo en sentido pe-
yorativo, derivado de las relaciones de dominación y servidumbre que se han 
creado en las colonias. Se suele hablar en ese sentido de los pueblos originarios 
con una carga semántica de distanciamiento y, en el fondo, de negación. Aun 
cuando el término también ha sido utilizado como una forma académica para 
tratar la historia de Ecuador.

Este término de cierta manera explica las propiedades de los lugares donde 
los pueblos desarrollan su vida, se asocian al paisaje geográfico, a los fenóme-
nos naturales, así como al universo , en términos generales se trata de una de-
nominación que supone asumir la distancia que existe entre la civilización y 
los hombres originarios de un territorio. En ese sentido, “aborigen” conserva un 
significado valorativo de aquellos pueblos que no han alcanzado la civilización 
o que no se habían encontrado con ella, tal como sucedió con el “descubrimien-
to de América”. El aborigen es visto como un ser anterior a la historia que se auto 
atribuye la cultura europea. Desde esta perspectiva la historia de los aborígenes 
se inicia a partir de su “descubrimiento”.

Por ello se puede afirmar que el término “aborigen” ha servido tanto para re-
ferirse cándidamente a las poblaciones originarias de un territorio, como para 
imponer una distancia cultural y social frente aquellos a quienes se considera 
inferiores y bárbaros debido a que no han llegado al nivel de la civilización, tal 
como fue concebida por los europeos. La así llamada “cultura occidental” se pre-
senta como una condición histórica superior frente a aquellos a quienes se con-
sidera desprovistos de formas e instituciones surgidas, por ejemplo, en Grecia, 
y desarrolladas en las épocas moderna y contemporánea. Sin tomar en cuenta 
los valores y procesos comunitarios de identidad y realización de los pueblos 
originarios, el término aborigen termina siendo atribuido al indígena desde la 
carga semántica impuesta por la cultura europea.

Tribales

Tal como se ha visto antes, al referirse a los pueblos indígenas, la OIT utili-
za también la denominación “tribales” cuando en el citado Convenio se refie-
re a los “Pueblos indígenas y tribales”. En este sentido se puede advertir que 
en el Convenio no existe una distinción semántica entre pueblos indígenas 
y pueblos tribales. Tan solo se encuentra una alusión a los pueblos tribales 
cuando se les atribuyen “condiciones sociales, económicas y culturales que 
les distinguen de otros sectores de la colectividad nacional, y que están regi-
dos total y parcialmente por sus propias costumbres o tradiciones o por una 



47

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

legislación especial”. Y si bien es apreciable el principio de identidad que se 
le atribuye a los pueblos tribales , se puede advertir claramente que en el ci-
tado Convenio se les identifica con los pueblos indígenas. No existe allí una 
conceptualización que los distinga. Se observa que la denominación “pue-
blos indígenas y tribales” es utilizada en el título del Convenio y a lo largo de 
todo el texto.

Por este motivo, si consideramos el valor semántico que suponen el “uso” 
del lenguaje, se podría sostener que el significado de pueblo tribal es igual al 
significado de pueblo indígena, tal como ha sido indicado anteriormente. Esta 
identificación de los términos supone un avance pues el término tribal fue 
usado antes, de un modo despectivo para referirse a pueblos atrasados. En de-
finitiva, cabe subrayar que en los documentos oficiales los pueblos tribales son 
concebidos de la misma forma que los pueblos indígenas y, en esa medida, se 
les reconoce su libertad de identificación y determinación como pueblos con 
sus tradiciones y costumbres. Desde el punto de vista jurídico estos aspectos 
lingüísticos representan un avance en el reconocimiento de los derechos que 
poseen los pueblos tribales.

  
Primitivo

Al revisar cierta literatura académica, especialmente en sus temáticas 
historiográficas y antropológicas, se puede observar la referencia al “hombre 
primitivo”. En el caso, por ejemplo, del Ecuador, se encuentran estudios sobre 
el poblamiento de América, donde se suele hablar de la indagación en torno a 
las “características morfológicas, relatos y leyendas del hombre primitivo”, sus 
rutas migratorias y su pensamiento. Se trata de un tipo de exploración donde 
el estudio del “hombre primitivo” es desarrollado de un modo que intenta ser 
científico, sin adjetivaciones que tiendan a menospreciar a los primeros pobla-
dores de América.

Se encuentran, por otra parte, los conocidos estudios antropológicos, 
como el que desarrolló Levi Strauss, referido a las sociedades primitivas, 
consideradas como agrupaciones dominadas por el pensamiento salvaje. 
Por otro lado, existe aquella literatura, donde se muestra una lectura de 
dudosa cientificidad y sobre todo sesgada en su consideración del “hom-
bre primitivo” como aquel que surgió y se ha mantenido al margen de la 
civilización occidental de origen europeo. Es el caso, mencionado por 
Carlos Pérez Guartambel, de la Enciclopedia Salvat, cuando se refiere a las 
sociedades primitivas.



48

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

En el fondo, se trata de una concepción que ve al hombre primitivo perte-
neciendo a un nivel inferior en la historia de la humanidad, evaluado desde el 
rasero de la cultura occidental, desprovisto de la racionalidad, de la técnica y 
sobre todo de la idea de progreso. En definitiva, un salvaje, ignorante y atrasa-
do al cual no se le atribuye ningún tipo de derechos. Este es el aspecto funda-
mental que interesa destacar en la presente investigación. Esta denominación, 
así como otras que aquí se consideran, han servido de antecedente y soporte 
para desconocer los derechos de los pueblos indígenas en tanto son vistos pre-
cisamente como descendientes del hombre primitivo o, peor aún, considera-
dos todavía como “hombres primitivos” que deben ajustarse en definitiva a la 
legislación de los estados nacionales y al rigor que impone el derecho positivo 
determinado por la cultura europea que es precisamente la que ha valorado de 
un modo dicotómico (salvaje frente al civilizado) al hombre primitivo. Se puede 
sostener en ese sentido que los usos del lenguaje han sido una forma determi-
nante de los procesos de opresión de los pueblos indígenas.

Salvaje

El término “salvaje” es quizás una de las denominaciones más fuertes y agre-
sivas que se suelen utilizar para referirse a los pueblos indígenas. Su uso suele 
estar referido a pueblos bárbaros, sin escrúpulos, sin compasión, sin alma, mo-
vidos por la violencia. Se trata de una concepción que ha recorrido la historia 
de la cultura occidental, y si bien se encuentran destacados estudios como el de 
Levi Strauss, ya citado, dedicado a mostrar las características de la mentalidad 
y las costumbres de los así llamados “pueblos salvajes”, es necesario poner de 
relieve que el uso del término “salvaje” ha estado cargado de supuestos que par-
ten de la existencia del extraño, como aquel que se presenta en las antípodas 
del pensamiento racional. Tal como lo ha mostrado, por ejemplo, Oscar Muñoz 
Morán, la imagen del salvaje suele estar asociada a la idea del otro entendido 
como bárbaro, bruto, monstruoso. Desde la antigua Grecia, pasando por la épo-
ca medieval, hasta los tiempos contemporáneos, el término “salvaje” suele usar-
se de un modo grotesco e incluso fantasioso. El autor señala que en el momento 
de la llegada de españoles y portugueses en el siglo XV se planteó la cuestión 
de llamarlos buenos o malos salvajes, y terminó predominando la concepción 
negativa que descalificaba en términos humanos la condición del hombre re-
cién “descubierto”.

Se puede advertir que el uso que se le ha dado a lo largo de los siglos al tér-
mino “salvaje” es lo que ha llevado, por ejemplo, al RAE, a definirlo en atención 
a la existencia de grupos humanos que no han alcanzado la civilización. Y en 



49

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

este sentido, no resulta extraño que se hayan concebido como equivalentes a la 
condición del animal que no ha sido domesticado. Si el hombre ha sido concebi-
do tradicionalmente como distinto al animal, resulta entonces revelador que el 
así llamado hombre salvaje sea visto como semejante a los animales. Se trata de 
una concepción que hizo valer, y todavía lo sigue haciendo, una mirada despec-
tiva, arrogante, aplicable a cualquier tipo de población que no se desenvuelve 
según los cánones, por ejemplo, de la civilización ilustrada.

Se trata, en definitiva, de un término que representa un testimonio de los 
diversos modos como la cultura occidental ha impuesto su hegemonía lingüís-
tica expresada en diversas manifestaciones del lenguaje escrito y hablado. El 
término “salvaje” se ha incorporado al lenguaje cotidiano y es un signo de recha-
zo social y cultural. Difícilmente un pueblo que sea calificado bajo esta denomi-
nación será reconocido como portador de derechos y, mucho menos, con la po-
sibilidad de ejercerlos. En suma, se trata de un término que, tal como lo hemos 
visto con otras denominaciones, no sólo tiene implicaciones antropológicas y 
culturales, sino también de orden jurídico pues no se reconocerán los derechos 
y la jurisdicción de aquellos a los que se ha etiquetado como salvajes.

Nativo

El término “nativo” se ha utilizado tradicionalmente, conforme a su significado 
original, referido al lugar de nacimiento de un individuo o población, independien-
temente de su condición étnica o cultural. Se ha empleado en diversos momentos 
de la historia, incluso en las publicaciones de corte académico, el cual nace de la geo-
logía (sitio territorizado). Pareciera que el término no ha tenido un uso peyorativo o 
discriminador. No obstante, en la medida en que ha sido empleado para denotar a 
individuos o grupos distintos o extraños a aquellos a quienes los descubren, visitan 
o investigan, encierra una carga negativa que suele ser desapercibida. Es un término, 
en suma, que puede resultar ambiguo en su uso. Ha sido utilizado en diversos tipos 
de literatura o en el habla cotidiana para referirse a aquellos que han nacido origi-
nalmente en determinado territorio, pero también ha sido utilizado para referirse a 
aquellos a quienes también se ha llamado bárbaros o salvajes, es decir, aquellos que 
no han alcanzado el grado de civilización que es considerado como superior.

Bárbaro

A los pueblos indígenas se les ha visto tradicionalmente viviendo un estado 
de barbarie. La conocida clasificación que estableció Henry Morgan al dividir la 
evolución de la humanidad en diversos estadios entre los cuales se destaca el sal-



50

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

vajismo, la barbarie y la civilización, se convirtió en un referente. Se trata de una 
mirada que ha venido cambiando en los últimos tiempos, pero que tuvo una lar-
ga historia en América Latina especialmente a través de la célebre distinción que 
estableció Sarmiento entre civilización y barbarie. Sarmiento se refiere en su obra 
de un modo elocuente a la lucha entre “la civilización europea y la barbarie indíge-
na, entre la inteligencia y la materia”, y sobre todo trata de hacer valer su discurso 
al poner en tensión los logros y retrocesos que venían afectando a la Argentina a 
finales del siglo XIX. Valga asimismo destacar que en Las Catilinarias del escritor 
ecuatoriano Juan Montalvo, los significados de barbarie y civilización adquieren 
un giro discursivo fundamental, pues el autor veía la barbarie en la situación polí-
tica de su tiempo mientras que él se presentaba como el símbolo de la civilización. 
Se puede sostener que a través de los usos historiográficos o políticos del térmi-
no “barbarie”, siempre se le ha confrontado con la idea de civilización. Desde esa 
perspectiva, el abordaje de la situación indígena ha estado en muchos momentos 
determinado por esa visión dicotómica de la historia de la humanidad.

Indígena

Si bien el término indígena es utilizado como una denominación oficial por 
parte de organismos internacionales, nacionales y por diversos movimientos y 
organizaciones sociales y políticas en el mundo y, en especial, en América Lati-
na, es conveniente recordar que dicho término surge desde el momento en que 
los conquistadores llamaron indios a los pueblos que habían encontrado en sus 
viajes que emprendieron desde Europa. “Indígena” e “indio” han venido siendo 
utilizados como sinónimos o como términos separados conforme al punto de 
vista y la concepción del mundo que se desea defender. Valga la pena destacar 
de nuevo el estudio de Carlos Pérez Guartambel, quien se ha referido al uso del 
término “indígena” en diversos contextos. El hecho mismo de que el autor titule 
su estudio Justicia indígena es una muestra de la adopción y aceptación que ha 
tenido dicho término incluso en defensores muy documentados en la historia 
de los derechos de los indígenas ecuatorianos.

Valga destacar, asimismo, que un documento internacional como el Conve-
nio 169 de la OIT se titule y haga abundantes referencias a “los pueblos indíge-
nas”. Considerando que se trata de un convenio suscrito por un numeroso gru-
po de países latinoamericanos, se puede inferir que se trata de una terminología 
que ha sido ampliamente aceptada a pesar de los orígenes polémicos que tuvo 
en sus inicios. Pérez Guartambel se ha ocupado de mostrar desde diversos ám-
bitos el carácter discriminatorio de la terminología a través de la cual se hace re-
ferencia a los indígenas. Sin embargo, como decíamos antes, Pérez Guartambel 



51

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

utiliza un término que ha tenido diversos usos en la historia cultural y jurídica 
latinoamericana y ecuatoriana, y lo asume como un modo de concebir la reali-
dad que ha estudiado. A este respecto, es importante señalar que precisamente 
un documentado trabajo como el suyo, dedicado a defender los derechos de 
los indígenas, haga un uso lingüístico que, si bien ha sido objeto de debate, a la 
larga, debido a los usos del lenguaje, termina asumiéndolo con toda la carga se-
mántica que ello supone. Lo más importante es que, aceptado el uso de la deno-
minación “indígena”, se ofrezcan todos los argumentos que permiten legitimar 
la justicia indígena y, con ello, el conjunto de reivindicaciones por las que han 
luchado y siguen luchando los pueblos ecuatorianos y latinoamericanos.



52

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Aspectos culturales
e históricos de los
pueblos indígenas

Cap2

E
n estos tiempos se ha producido una importante reemergencia de las 
nacionalidades indígenas en la región, así como el fortalecimiento de sus 
pueblos y la consolidación de sus agrupaciones en movimientos políti-

cos en el contexto nacional e internacional. Al mismo tiempo han tenido lugar 
modificaciones fundamentales en el Estado, debido a las reformas en el marco 
legal y constitucional, la reinstalación demográfica, así como la iniciación de 
procesos de descentralización en empresas y servicios públicos (privatización 
y administración). A su vez, las organizaciones de asistencia y control técnico 



53

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

y financiero, sumadas a instituciones de cooperación para el desarrollo, han 
cambiado sus metodologías enfocadas a la creación de procesos para el finan-
ciamiento y la orientación de planes de descentralización, modernización y 
desincorporación del Estado, con el fin de condicionar el apoyo a una mejor 
participación de las organizaciones en conjunto de la sociedad.

En este contexto de cambios, la cuestión indígena en Latinoamérica se pue-
de entender como un triángulo que se conforma por las dinámicas de las nacio-
nes indígenas, las reformas del Estado y los escenarios internacionales. A su vez 
se asocian otros aspectos, como el cambio en la percepción y la actitud social 
frente a la pluriculturalidad, las modificaciones de los modelos económicos, así 
como los planes para combatir la pobreza en el marco de la confrontación de la 
tensión entre naciones a nivel global. La irrupción del pueblo indígena, conside-
rado como un sujeto social, y de las diversas organizaciones que empezaron a 
jugar un rol político, supone diversas dinámicas que se interconectan entre sí, 
entre las que se destaca la construcción de plataformas de lucha para la reivin-
dicación de derechos, que incluyen cambios en la constitución del Estado, en 
donde se reconoce el sistema jurisdiccional y legal de los pueblos indígenas.

Las reformas al Estado en la mayoría de países, aceptan las modificaciones 
legales y constitucionales que reconocen a los pueblos indígenas con el fin de 
que se garantice el cumplimiento de sus derechos, así como la actualización 
institucional de los temas indígenas, las competencias que tratan la salud y la 
educación para el crecimiento de los pueblos. En asuntos internacionales, se 
consideran políticas, convenios, estrategias de apoyo y cooperación que traba-
jen con los pueblos indígenas, ampliamente discutidas en la Declaración de los 
Derechos de los Pueblos Indígenas.

Instituciones internacionales y usos lingüísticos

A pesar del uso generalizado del término “indígena” y de la aceptación que 
ha tenido, tal como se ha dicho, en organismos internacionales, nacionales y 
locales, se podría sostener que no existe un concepto unívoco que recoja el 
consenso de los diversos entes involucrados en dicho uso.  Por el contrario, si 
se considera un texto fundamental de alcance internacional, vale decir, el Pacto 
de la Sociedad de Naciones a través del cual se propuso un mecanismo de coe-
xistencia de los países mediante la así llamada “Liga de las naciones”, se puede 
apreciar que los estados nacionales que lograron agruparse una vez finalizada 
la primera guerra mundial, presentaron un texto con un nivel de generalización 



54

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

tal que podía ser interpretado según los intereses particulares de las partes in-
volucradas. Por ejemplo, el artículo 22 de dicho Pacto establece que con motivo 
de la primera guerra mundial los “pueblos aun incapaces de regirse por sí mis-
mos” han de ser tutelados por estados adelantados.

Se trata, a todas luces, de un testimonio expreso de la cultura colonial y neo-
colonial que seguía siendo utilizada en el campo de las relaciones internaciona-
les y, también, en el seno de cada nación. Baste señalar que, en el caso del Ecua-
dor, un país constituido por diversas nacionalidades y pueblos indígenas que, a 
pesar de no haber participado en la mencionada guerra, asumió ese esquema 
de subordinación de “los pueblos” que no pueden autodeterminarse. Se trata de 
una forma de legitimar la dominación a partir de la desigualdad que existe entre 
los pueblos. En este caso, los pueblos indígenas entran en esta caracterización 
neocolonial y pueden ser sometidos a la conducción del estado sin que ello 
amerite consulta y participación de sus habitantes. Se podría afirmar que los 
pueblos indígenas quedaban así concebidos como pueblos tutelados.

Con el fin de la segunda guerra mundial y la creación de la Organización de 
las Naciones Unidas, se estableció, en 1957, un nuevo instrumento normativo, 
a través de la Organización Internacional del Trabajo, dirigido especialmente a 
proteger a los pueblos indígenas y tribales. En este caso se observa que la visión 
expuesta en 1919 no cambia sustantivamente, sino que establece, a lo largo de 
todo su articulado, un conjunto de preceptos de carácter asistencial que tien-
den a reconocer, proteger y respetar a los pueblos indígenas.

Esto no significa que los pueblos indígenas dejen de ser tutelados a través 
de los mecanismos políticos y jurídicos del Estado. Se podría sostener, más bien, 
que dicha tutela se establece de un modo orgánico, y trata de cubrir los diver-
sos aspectos de los pueblos indígenas, desde sus tradiciones, su lengua, sus 
tierras, hasta su autonomía jurisdiccional. Mientras que en 1919 el indígena, en 
tanto pueblo que no puede regirse por sí mismo, es claramente sometido a la 
jurisdicción del Estado sin que intervengan consideraciones relacionadas con 
la historia y la autonomía de estos pueblos, en 1957 se plantea a través de múlti-
ples aspectos ese proceso de tutelaje. El Estado sigue gozando plenamente de 
su derecho a intervenir en los asuntos de cualquier pueblo y, a lo sumo, puede 
permitir que haya el ejercicio de ciertos derechos siempre y cuando no colidan 
con el derecho positivo y especialmente con la constitución de dicho estado.

Es con el Convenio 169 de la OIT ya antes citado, suscrito en 1989, cuan-
do la Organización de las Naciones Unidas, si bien mantiene la concepción 



55

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

de que los pueblos indígenas permanezcan tutelados por el Estado, amplía el 
conjunto de derechos de dichos pueblos y establece un conjunto de aspectos 
reivindicativos que no solamente se expresan en el orden cultural, social y 
económico, sino también en el ámbito jurídico y jurisdiccional. En este caso se 
reconoce la existencia de la justicia indígena en algunas de sus manifestacio-
nes, se le atribuyen derechos de participación y decisión a las organizaciones 
indígenas y, en general, se les otorga a los pueblos indígenas un status político 
y jurídico mucho más explícito, tal como ha sido recogido en diversas consti-
tuciones de América Latina y, concretamente en el caso del Ecuador con la 
Constitución de 2008.

Se podría sostener que el rol que han jugado las organizaciones internacio-
nales y los Estados en atención al lugar y al valor histórico político de los pue-
blos indígenas, se expresa también en el uso de términos como “indianismo” e 
“indigenismo”. En el caso del indianismo se puede hablar de una concepción 
cándida del indio, que reconoce su cosmovisión y sus costumbres, pero conce-
bido como un ser inocente y cuyo comportamiento permitiría verlo como un 
“buen salvaje”, tal como se refirió Rousseau a las comunidades que no habían 
desarrollado la sociedad civil y el Estado tanto en Europa, pero sobre todo to-
mando como referencia los pueblos de América.

En el caso del indigenismo se puede advertir el interés de reivindicar 
los derechos históricos de los indios y, en ese sentido, se ha planteado la ne-
cesidad de denunciar la explotación y la discriminación a la que han sido 
sometidos. Mariátegui, por ejemplo, fue uno de los mejores exponentes de 
esta posición de defensa y reconocimiento histórico del indigenismo en 
Perú y en América Latina. Del mismo modo, puede observarse la amplia y 
versátil reivindicación del indígena presente, por ejemplo, en el muralismo 
mexicano, o la diversidad de posiciones que se han planteado en el caso 
del Ecuador.

En síntesis, se puede advertir la existencia de un cierto paralelismo entre 
la visión de los pueblos indígenas que fueron desarrollando algunas organi-
zaciones internacionales y las diferencias lingüísticas que suponían igual-
mente cambios en la percepción del indígena. En ambos casos, se puede 
decir que la evolución del indígena en el ámbito internacional y en su corres-
pondiente denominación, han puesto de relieve no solamente la necesidad 
de reivindicar culturalmente a los pueblos indígenas, sino sobre todo que esa 
reivindicación haya sido expresada de un modo explícito en sus luchas so-
ciales, políticas y jurídicas.



56

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Lo indígena y su configuración histórica. Problemas y logros 

En los documentos oficiales de carácter internacional antes considerados 
hemos podido observar cambios en la concepción de los pueblos indígenas 
que muestran, ciertamente, determinados avances en el reconocimiento de la 
existencia y los derechos de dichos pueblos. A continuación, se van a destacar 
brevemente dos aspectos que permiten apreciar el estado en el que se encuen-
tran los problemas y logros que han girado en torno a la cuestión indígena.

Comunidad y naturaleza vistas desde la perspectiva indígena

Es necesario tomar en cuenta, fundamentalmente, la presencia de los pue-
blos indígenas a partir de su constante proceso de resistencia con el fin de ser res-
petados y reconocidos como pueblos. Es importante destacar que la reivindica-
ción de la comunidad indígena constituye uno de los aspectos medulares de ese 
proceso de resistencia. La comunidad supone una concepción donde predomi-
na lo social sobre lo individual, donde es visible el principio de la solidaridad, el 
trabajo colaborativo y, en general, un modo de vida, de hábitos y costumbres don-
de está presente sobre todo la pertenencia y a su vez la participación de todos.

En ese contexto es indispensable destacar la relación que se establece con 
la naturaleza. En los tiempos actuales, cuando se ha reivindicado cada vez más 
el cuidado del medio ambiente debido a los efectos catastróficos que ha venido 
produciendo la contaminación y la agresión a la naturaleza, se puede apreciar 
mejor el valor de la relación que los pueblos indígenas han desarrollado con la 
tierra, con la flora, la fauna, las aguas, utilizadas de un modo armónico y siempre 
respetuoso del medio geográfico que les rodea. No se trata de una relación que 
se ha desarrollado ingenuamente sino desde una cosmovisión que ha conside-
rado a la naturaleza como una fuente sagrada que proporciona todos los bene-
ficios de la vida y que, por tanto, no se debe perjudicar.  La población, durante 
mucho tiempo, no ha podido comprender el vínculo que tienen las naciones 
indígenas con la tierra, pues se han considerado como pueblos que impiden el 
desarrollo y progreso de las ciudades, siendo minimizados, amenazados y en 
muchas ocasiones sido eliminados.

Autodeterminación, socialidad y resistencia

Tal como lo han afirmado filósofos y antropólogos, el hombre es libre por na-
turaleza y ello supone que el desarrollo de su existencia esté determinado bajo 
el principio de la autonomía individual o la del grupo, comunidad o pueblo al 



57

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

cual pertenece.  El principio de la autonomía está entrelazado con el principio 
de lo común, y de allí que la idea de comunidad suponga un modo decisivo para 
poder encarar el peso de las formas políticas de la cultura occidental. Como se 
sabe, el Estado nación, formado bajo el principio de representación y bajo una 
pirámide jurídica, fue el que sirvió de soporte para subyugar a los pueblos in-
dígenas. La idea de comunidad y la cosmovisión de los pueblos indígenas no 
fueron suficientes para organizar un proceso de resistencia victorioso, pero ha 
sido, sin embargo, una fuente decisiva para mantener y lograr avances en ese 
proceso de resistencia. El principio de autodeterminación ha sido esencial en 
ese contexto.

Por otro lado, la cultura europea, especialmente con el desarrollo de la 
modernidad, concibió la sociedad desde lo que Hegel y Marx llamaban “el 
mundo de la necesidad” a partir del cual se desarrolló el proceso de intercam-
bio competitivo desde una posición individualista.  Lo social se concibió de-
terminado bajo el principio de la “insociable sociabilidad” y de la guerra como 
ejes que definían la sociedad moderna. En contraste, es necesario subrayar 
que la socialidad de los pueblos indígenas ha estado regida por la idea de co-
munidad. Mejor dicho: antes que hablar de sociedad es necesario hablar de 
comunidad, donde sobresale el valor de la identidad como un mecanismo 
de autocomprensión y autorreconocimiento.  Ese proceso no conduce a for-
mas individualistas de competencia y apropiación, sino, como hemos dicho, 
a la solidaridad y al mutuo reconocimiento. No obstante, como se sabe, ese 
proceso no fue suficiente para enfrentar las diversas formas de dominación, 
exclusión y discriminación que se produjeron desde la conquista y la colo-
nización, y que hoy persisten bajo formas que, con toda propiedad, se han 
llamado neocoloniales.

Considerando lo anterior, se puede sostener que, históricamente, los indí-
genas han sido afectados por corrientes histórico-políticas (como en el caso de 
la conquista y la colonización) que siempre pretendieron tener una superiori-
dad cultural y moral sobre los pueblos indígenas, y ello les permitía hacer un 
supuesto uso legítimo de diversas iniciativas políticas, económicas y jurídicas 
que les condujo a establecer normas que, en el fondo, suponían un proceso de 
exclusión, segregación y discriminación. Frente a estas corrientes, los indígenas 
desarrollaron diversos movimientos de resistencia que se han mantenido has-
ta hoy. Se trata de un proceso que se manifestó en actividades guerreras, en el 
mantenimiento de las tradiciones y costumbres que se habían consolidado his-
tóricamente y en la capacidad humana para resistir la opresión incluso hasta el 
momento de la muerte.



58

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

No obstante, la opresión no necesariamente condujo al aniquilamiento de los 
indígenas, sino que se desarrolló bajo diversas formas de dominación. Aquí llama 
la atención el hecho de que la esclavitud, la explotación económica, las misiones 
dedicadas a convertir las creencias ancestrales en favor de la religiosidad cristiana, 
la toma de las tierras y, en definitiva, el progresivo desplazamiento de las costum-
bres y tradiciones desde la hegemonía político-cultural que se venía imponiendo, 
hizo, asimismo, que los indígenas desarrollarán nuevas formas de resistencia, 
adaptadas al nuevo orden político, con suficiente fuerza como para hacerse valer 
y ganar en algunos aspectos el terreno perdido. Es precisamente en el campo polí-
tico y jurídico, como veremos, donde se han evidenciado notables avances.

Nacionalidades indígenas: El caso ecuatoriano

De antemano, es necesario señalar que los indígenas en Ecuador representan 
alrededor del 7% de la población ecuatoriana. En el país hay cinco grandes grupos 
étnicos: mestizos, blancos, afroecuatorianos, montubios e indígenas. Los indíge-
nas están compuestos por trece nacionalidades y muchas otras que aún no han 
sido reconocidas oficialmente. Tal como se ha indicado, la población indígena de 
Ecuador es de aproximadamente 1.1 millones de una población total de 16.464.448 
de habitantes. Existen 14 nacionalidades indígenas agrupadas en organizaciones 
locales, regionales y nacionales. 24,1% de la población indígena vive en la Amazo-
nía, dividida en 10 nacionalidades. De la población andina de origen Kichwa, 7,3% 
vive en las montañas del sur y 8,3% vive en la región costera y en las Islas Galápa-
gos. Sin embargo, el 60,3% vive en las seis provincias del centro-norte; de estos, el 
87,5% todavía vive en áreas rurales y el 21,5% en el sector urbano. Los Shuar, que 
forman una nación de más de 100.000 personas, tienen una fuerte presencia en 
tres provincias del centro sur amazónico, donde representan un porcentaje signi-
ficativo de la población total; el resto se extiende en pequeños grupos en todo el 
país. Hay diferentes nacionalidades con muy poca población que se encuentran 
en una situación altamente vulnerable, como las de Amazonas, el A’i Cofán (1.485 
hab.); el Shiwiar (1.198 hab.); el Siekopai (689 hab.); la Siona (611 hab.); y el Sapara (559 
hab.); y en la costa, el Épera (546 hab.) y la Manta (311 hab.).

De allí que sea necesario plantear que, en un marco complejo como el ecua-
toriano, la comprensión y abordaje de su largo proceso histórico siempre ha de 
reconocer la heterogeneidad de la población indígena y las necesidades espe-
ciales de cada grupo. Aunque esta heterogeneidad podría verse como un acti-
vo y una ventaja histórica cultural, en realidad siempre hizo difícil planificar y 
formular políticas inclusivas. De hecho, la sociedad ecuatoriana es fuertemente 



59

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

desigual pues los grupos de blancos y mestizos han tenido un rol dominante 
y han tenido mejores oportunidades para vivir, mientras que las minorías han 
permanecido marginadas.

En particular, los pueblos indígenas ecuatorianos han sido desproporcio-
nadamente pobres en comparación con el resto de la población, y han vivido 
(y viven) en condiciones de marginalidad y exclusión social. Entre los muchos 
problemas que los pueblos indígenas han debido enfrentar, se encuentran la po-
breza, el despojo de sus tierras y recursos naturales, la salud precaria y la educa-
ción formal ausente. Aunque quizás lo más significativo es la ausencia de parti-
cipación que los pueblos indígenas tuvieron durante mucho tiempo para hacer 
valer sus derechos históricos y su ámbito jurisdiccional. Es por ello que, espe-
cialmente entre finales del siglo XX y comienzos del XXI se fueron promovien-
do, aunque tímida y paulatinamente, un conjunto de reivindicaciones que, de 
un modo progresivo, fueron expresando nuevas formas de resistencia indígena.

En el 2007, bajo la conocida revolución ciudadana se convocó la Asamblea 
Constituyente y se aprobó la nueva Constitución de Montecristi en 2008, basa-
da, como hemos indicado antes, en el principio del buen vivir (sumak kawsay), 
un concepto holístico ancestral que se refiere a la idea de una vida plena y sa-
tisfactoria, en armonía con la naturaleza. Conforme a esta visión, el acento no 
está colocado en el individuo, sino en la comunidad, que es parte de la Madre 
Tierra (Pachamama). Se trata de una cosmovisión que se aleja radicalmente del 
eurocentrismo pues mantiene una visión en la que la forma de percibir la vida 
se basa en la convivencia pacífica entre los seres humanos y la naturaleza, sin 
ninguna explotación o enriquecimiento . Después de ocho años de una nueva 
Constitución y veinte años de ratificar el Convenio 169 de la OIT, todavía no hay 
políticas establecidas para prevenir y neutralizar el riesgo de desaparición de 
estos pueblos, y no se han creado instrumentos efectivos que podrían garanti-
zar sus derechos colectivos, tal como se establece plenamente en la constitu-
ción vigente. Estos aspectos será considerado detalladamente más adelante.

Esbozo histórico de los pueblos indígenas ecuatorianos y 
de la dominación política y jurídica española.

Una vez considerados aspectos fundamentales relacionados con la per-
cepción y valoración de los pueblos indígenas, en el presente capítulo se van a 
esbozar algunos elementos históricos relacionados con la existencia de dichos 



60

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

pueblos en el Ecuador antes de la conquista española. Este esbozo estará luego 
acompañado de una breve descripción de algunas instituciones que se fueron 
estableciendo durante el período de la colonización. De antemano es necesa-
rio señalar que no existe suficiente información sobre la historia de los pueblos 
indígenas ecuatorianos antes de la llegada de los conquistadores. En tal sentido, 
los estudios etnohistóricos, entendidos como aquellos que se dedican a la ex-
ploración histórica y antropológica de las comunidades originarias, siguen sien-
do una línea de exploración que se debe desarrollar mucho más en el contexto 
intelectual y cultural ecuatoriano.

El proceso que ha atravesado el pueblo indígena del Ecuador revela que 
estas nacionales en el transcurso del tiempo no han sido estáticas; al con-
trario, son dinámicas, cuyos cambios han hecho frente a procesos políticos 
y sociales, los cuales les ha conducido a la lucha, cuyo objetivo ha sido y es 
la inclusión y el respeto en la sociedad, apuntando a la equidad en la ciu-
dadanía, el cumplimiento de sus derechos y la coexistencia con la socie-
dad. De allí la importancia de destacar algunos momentos trascendentales 
que han constituido la formación de los derechos de los indígenas desde la 
conquista hasta la actualidad, y que definen la relación entre el Estado y los 
pueblos indígenas.

Ecuador desde sus inicios estuvo habitado por diversos pueblos indígenas. 
Su identidad se fundamentó en relación al respeto y armonía con la Tierra, co-
nocida como la Pachamama, la cual no es considerada sólo como tierra sino 
como una madre proveedora y protectora que da vida, que cobija a los seres hu-
manos y ayuda a la fecundidad; pero que, vista desde la otra cara de la moneda, 
la Pacha Mama tiene hambre y si no se la cuida o se la ofende puede generar 
enfermedades.  En este contexto, valga poner de manifiesto los estudios sobre 
la presencia de los Caras, los Quitus y los Incas, así como el trabajo pionero del 
padre Juan de Velasco sobre el así llamado Reino de Quito. Se trata de un pasa-
do que permite explorar con más énfasis las bases de la justicia indígena objeto 
de la presente investigación.

Los Shyris de Carán

Uno de los antecedentes más significativos en la historia del Ecuador tie-
ne que ver con la existencia del Reino de Quito. Una historia fundamental en 
esa dirección se inicia con la llegada de la tribu de los Caras al norte de las cos-
tas del Ecuador, 700 años d.C. Para ese entonces fundaron la ciudad de Carán 



61

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

bajo el liderazgo de Shyris. La influencia de este líder se expresó en el hecho 
de que los habitantes de esa tribu se denominaran Shyris. Después de doscien-
tos años se destaca el liderazgo que tuvo el Shyri llamado Carán, quien dirigió 
la movilización de la tribu desde las tierras originarias, en lo que corresponde 
hoy a la zona de Manabí, hacia el norte, en la región de Esmeraldas, en busca de 
mejores territorios.

El encuentro con el río Esmeraldas fue un episodio que los llevó a interesar-
se por los materiales de fabricación humana que arrastraba el río. Esto les moti-
vó a remontar sus aguas y les condujo, comandados por el Shyri Carán, a llegar 
al reino de los Quitus, alrededor del año 980 d.C. Los Caras no tuvieron que rea-
lizar un gran esfuerzo para conquistar ese reino cuyo rey murió en la batalla. 
Desde el punto de vista etnográfico vale la pena resaltar que ese episodio fue 
el origen de la mezcla de dos culturas que dieron lugar a la cultura Quitu-Cara 
donde los Caras, ahora denominados Shyris, pasaron a ser gobernantes bajo el 
reinado de Shyri.

La conquista del reinado de Quitus fue una muestra de la condición guerre-
ra de los Shyris quienes ampliaron su dominio a través de la conquista de varios 
territorios que fueron anexados mediante guerras y tratados con otros pueblos. 
Se comienza así a imponer una cultura, por ejemplo, en el ámbito urbanístico, 
con la construcción de plazas y casas que servían para hospedar a los nuevos 
gobernantes, en conjunto con la imposición de costumbres, religión, legislación 
y tradiciones que fueron direccionadas a todo el reinado.  La expansión se fue 
produciendo en diversos territorios. El así llamado Shyri Carán, una figura qui-
zás equivalente al César romano, tuvo un rol determinante en la historia política 
del Ecuador.

Sucesivos Shyri Carán fueron conquistando lo que hoy se denomina Im-
babura, luego la zona de Latacunga y Mocha. Posteriormente fracasaron en 
su intento de conquistar a los Puruhaes. El Shyri Carán XI es el último rey; 
con él se extingue la línea masculina de los Shyris de Carán, pues todos los 
hijos y sobrinos del Shyri habían muerto en batallas o por enfermedades. 
Por este motivo, el Shyri convocó a los Señores del Reino con la intención de 
cambiar la ley antigua, de tal manera que Toa, su hija, y el esposo que esta 
eligiese fuesen capaces de heredar el reino. El Shyri Carán XI se propuso 
unir el territorio Puruhá con el Reino de Quito mediante el matrimonio de 
Toa con Duchicela, que era hijo del jefe de Puruhá Condorazo. Este aceptó 
y así su hijo Duchicela se unió con Toa, pasando a tomar el control total del 
Reino de Quito.



62

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

La cosmovisión Quitu-Cara y su organización político social

Después de la conquista, los Caras hicieron valer su lenguaje y su religión 
ante los Quitus. La tribu Cara veneraba el Sol y la Luna, y por ello construyeron 
un templo dirigido al dios sol y en cuyo contorno había doce columnas que in-
dicaban el inicio de cada mes. En este templo se hicieron sacrificios simples con 
comida o aceites especiales. Mientras que los Quitus colocaban a sus muertos 
en fosas en el suelo, los Caras los trasladaban fuera de los poblados y simple-
mente los colocaban en el suelo, adornados ritualmente con armas formando 
una torrecilla de piedras cuya altura tenía que ver con el valor de la persona allí 
colocada. El gobierno era una mezcla entre monarquía y aristocracia. Existía la 
sucesión hereditaria a favor de los hijos. No obstante, la legitimación del nuevo 
gobernante debía contar con el apoyo de los así llamados “Señores del reino” y, 
en el caso de no ser así, este mecanismo aristocrático permitía escoger como 
gobernante según sus propios criterios.

Por otro lado, el Shyri tenía la libertad de contraer nupcias solo con una 
mujer, pero podía tener un número indeterminado de parejas. En una escala 
menor, los nobles, junto a su casamiento podían tener una cantidad limitada de 
concubinas. Y finalmente, los hombres pertenecientes al pueblo llano solamen-
te podían tener una sola pareja. Desde el punto de vista económico, esta cultura 
permitía el derecho a la propiedad e incluso la posibilidad de la herencia. Desde 
el punto de vista militar, se usaban las más adelantadas técnicas y los instru-
mentos que permitía el desarrollo técnico de la época. Es importante resaltar 
que en la guerra entraba en funcionamiento tanto el poder monárquico como 
el aristocrático, especialmente en los casos graves. El aspecto que más interesa 
destacar es el relativo a la justicia. La relación entre ley y castigo estaba deter-
minada por un conjunto de preceptos tales como: no mentir, no robar, no ser 
ocioso. En tal sentido, la justicia era administrada y ejecutada por los miembros 
de la comunidad.

La dinastía Shyri Duchicela y el proceso de
dominación incaico

Tras el fallecimiento de Shyri Carán XI culminó el reinado de los Shyris de 
Carán. Emergieron así los Shyris Duchicela durante cuyo reinado se mantuvo 
un estado de paz, aunque se logró la anexión de otros territorios del Reino de 
Quito ante el temor que se tenía frente a la llegada de los Incas. Después de va-



63

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

rios sucesores al Reino, pasaron a elegir a Hualcopo. En efecto, en el año 1430 
d.C. tomó el poder Shyri Hualcopo Duchicela XIV, quien gobernó pacíficamente 
durante más de treinta años. Construyó el palacio de Pachusala, más tarde habi-
tado por el Inca Huayna Cápac. Fue precisamente durante el gobierno de Shyri 
Hualcopo Duchicela XIV cuando tuvo lugar el deterioro de la dinastía.

Hacia el año 1450 d.C. el Inca llamado Inca Tupac Yupanqui inicio las con-
quistas de las tribus que se encontraban al sur del reino. Hualcopo no tuvo 
miedo ni supo evaluar la gran fuerza que los Incas imponían. Y a ello se sumó 
el hecho de que no protegió las tribus sureñas al no considerarlas como per-
tenecientes a sus tierras. Tan solo optó por dirigirse a Puruhá con el fin de 
consolidar sus fuerzas. Pero más relevante fue la iniciativa del Inca Tupac 
Yupanqui quien construyó fortalezas y se instaló en territorios cercanos. En 
los Tiquizambi se produjo el primer enfrentamiento entre Hualcopo y Tupac 
Yupanqui que tuvo como resultado la victoria del Inca. Hualcopo decidió re-
tirarse y se atrincheró en Mocha. Allí permaneció hasta su muerte. El Inca ya 
había optado por regresar al Cuzco celebrando la victoria que había tenido 
frente a Hualcopo.

Vinculación de dos grandes reinos

En el período de sucesión que se produjo antes de la anexión del Reino por 
parte de los Incas, Shyri Cacha Duchicela XV, primogénito de Hualcopo, se con-
virtió en el sucesor. Este Shyri volvió a tomar diversos territorios, menos el de 
los Cañaris, quienes prefirieron someterse al imperio de los Incas. Frente a esta 
circunstancia Cacha optó por permanecer en Liribamba. Durante esa época do-
minaba Huayca Capac en el Cuzco quien volvió al norte del imperio buscando 
ejercer de nuevo el dominio en tierras conquistadas por Tupac Yupanqui. Esa 
travesía le llevó a al norte de Cañari, donde construyó un gran palacio.

El Shyri Cacha Duchicela XV se encontraba ya muy enfermo en Quito y no 
pudo enfrentarse al Hayca Capac. Sin embargo, tomó la decisión de enviar a un lu-
garteniente para hacer resistencia en la zona de Liribamba. Luego de varias bata-
llas el Inca Huayna Capac le ofreció a Cacha la oportunidad de rendirse, pero este 
no quiso y prefirió morir en batalla. Con el menguado poder guerrero que tenía se 
dirigió a Mocha. Allí los caciques de Cayambe, Carangue y Otavalo le pidieron la 
retirada y que subiera hasta Caranqui con el fin de sofocar el sometimiento que 
habían iniciado los Shyris ante los Incas. Cacha esperó a los Incas quienes volvie-
ron a triunfar. Al final, Cacha Duchicela XV fue enterrado con grandes honores.



64

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

La Dominación Inca Sobre el Reinode Quito

El monarca Huayna Capac

La anexión definitiva del Reino de Quito al Tahuantinsuyo se dio en el año 
1487 d.C. Para evitar futuras revueltas Huayna Capac decidió casarse con Pac-
cha, que había sido proclamada Reina después de la muerte de su padre. El día 
de su matrimonio Huayna Capac colocó en su corona imperial la esmeralda, 
símbolo del Shyri. Huayna Capac fijó su corte real en Quito, posteriormente 
colocó a Calicuchima como general y gobernante de los terrenos Puruhaes. El 
Inca se asombró con los habitantes de Quito porque hablaban su mismo idioma 
(quechua) aunque con leves diferencias y sobre todo porque ambos pueblos 
adoraban al sol y a la luna. El Inca Huayna Capac tuvo numerosa descendencia, 
uno de ellos es Atahualpa, a quien decidió otorgarle el Reino de Quito.

Huayna Capac vivió treinta y ocho años hasta que decidió finalmente via-
jar a la antigua capital. Cuando llegó a Tomebamba le llegaron mensajeros que 
decían que habían visto gente extraña (españoles) navegando. El Inca se puso 
melancólico puesto que supuso que su reinado terminaría, dado que la profe-
cía hecha por el Inca Wiracocha se estaba cumpliendo. De inmediato ordenó 
regresar a Quito. Sin embargo, estaba ya enfermo cuando emprendió el viaje de 
regreso a Quito, donde murió. Antes de morir decidió separar el Imperio, la parte 
sur del Imperio el Cuzco para Huascar, mientras que la parte norte, que corres-
pondía al Reino de Quito, para Atahualpa.

El monarca Atahualpa

Atahualpa adquiere el Reino de Quito una vez muerto su padre Huayna 
Cápac. Los Cañaris que tenían vinculación con los Incas escudriñaron una 
enemistad entre Huáscar y Atahualpa sobre los territorios que habían recibi-
do como herencia. Huáscar ordenó a un cacique reinar el territorio cañari en 
su nombre. Frente a esta maniobra, Atahualpa baja desde Quito hasta Cañari 
para ajusticiar al traidor, dado que en el testamento de su padre claramente se 
especificaba que Atahualpa heredaría el Reino con los territorios acumulados 
por Hualcopo Duchicela, es decir no solo incluía territorio Cañari sino también 
territorio Palta.

Después de este conflicto Atahualpa y Huáscar reinaron cuatro años en re-
lativa paz. Tiempo después Huáscar empezó la guerra contra su hermano. Des-
pués de varias batallas Atahualpa cayó preso, pero logró escapar gracias a que 



65

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

había hecho un hueco en su cárcel con una barra de metal. Regreso a Quito y 
convenció a los señores del Reino de que debían luchar contra Huáscar no sólo 
por la seguridad del Reino sino también para consolidar el Imperio.

El monarca Rumiñahui

Es importante destacar que en medio de esta lucha entre Shyris e Incas tie-
ne un rol determinante la llegada de los españoles. En efecto, el inca Atahualpa 
después de ganar la guerra contra su hermano, fue al Cuzco para consolidar su 
dominio, pero en Cajamarca fue capturado por el español Francisco Pizarro. 
Atahualpa ofreció dos habitaciones de oro por su libertad. En el Cuzco y en Qui-
to se inició la recolecta del oro. Sin embargo, Rumiñahui no envió oro y mato a 
los hijos y esposas de Atahualpa, con el fin de proclamarse rey Shyri. Este acto 
de traición provocó la ira de los habitantes del reino. A pesar de eso Atahualpa 
fue ejecutado, y los Cañaris bajaron a Tumbez y convencieron al español Sebas-
tián de Benalcázar de ir a la conquista del Reino de Quito.

Con el apoyo de los Cañaris, Benalcázar se enfrentó a Rumiñahui. Ambos 
ejércitos lucharon en el territorio Puruhá. En ese momento hizo erupción el 
volcán Cotopaxi. Rumiñahui y su ejército creyeron que los dioses auguraban 
una derrota y se retiraron. Benalcázar regresó al Reino de Quito y en su cami-
no observó cómo los tambos habían sido destruidos por Rumiñahui. Cuando 
llegó hasta Liribamba se percató que esta ciudad había sido despojada de sus 
tesoros. Allí se enteró que Rumiñahui había huido y que tenía la intención de 
destruir todo a su paso para que ellos no encontrasen nada que pudieran robar.

Luego de hacerse con los territorios de los Puruháes, Benalcázar siguió en 
su camino hasta Quito. En su travesía observó cómo se habían destruido los 
aposentos de Mocha y cuando llegaron a Quito vio que la ciudad había sido des-
truida pues Rumiñahui había hecho hasta lo imposible para evitar que el reino 
quedase en manos de españoles. Nunca se supo el lugar en donde escondió 
Rumiñahui el tesoro que Atahualpa tenía en Quito y tampoco se supo cuál fue 
el final del General y usurpador Rumiñahui. Viendo la ciudad destruida Benal-
cázar dejó ahí hombres para que construyeran casas dado que tenía la orden 
de fundar la ciudad española de Quito. Mientras tanto regresó a descansar en 
los aposentos de Liribamba.

Por su parte, el General Quisquis que había abandonado el Cuzco para ir a 
defender el Reino de Quito en su retroceso fue perseguido por Hernando de 
Soto. Los Cañaris informaron a los españoles de la llegada de Quisquis al Rei-



66

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

no, por lo que Diego de Almagro que estaba en Liribamba bajó para unir fuerzas 
con Hernando de Soto y doblegar al último y poderoso general. Los hombres 
de Quisquis que ya no querían luchar lo enfrentaron para exigirle que se rin-
diese, pero ante la negativa de este lo asesinaron. Con su muerte se consumó 
el control español de un Reino que además estaba destruido. El 6 de diciembre 
de 1534 Sebastián de Benalcázar fundó la ciudad española de San Francisco de 
Quito sobre las cenizas de la capital del Reino.

Las instituciones jurídicas: los señoríos y el incario

Ya se ha hecho referencia al Incario que se desarrolló como reino no sola-
mente en el Cuzco, sino que se trasladó hacia el norte, conquistando el Reino 
de Quito. Y a ello hay que agregar la llegada de los españoles que no sólo logra-
ron conquistar a los pueblos indígenas sino también someterlos a un proceso 
de dominación que se extendió durante todo el período de la Colonia. A este 
respecto es importante poner de relieve la existencia de dos visiones jurídicas 
que tenían su propia historia.

En el caso de las comunidades indígenas no existía el derecho positivo y la 
justicia se ejercía conforme a los usos y costumbres que derivaban del compor-
tamiento y el manejo de las relaciones interpersonales. Hay evidencias de la 
puesta en práctica de la solidaridad como un mecanismo que tenía que ver no 
solamente con las relaciones interpersonales sino también con el trabajo que 
giraba en torno al cultivo de la tierra. Tal como lo ha señalado Vladimir Serrano 
Pérez incluso en las relaciones de pareja se apreciaba una experiencia flexible 
que buscaba consolidar las relaciones familiares. Mientras que en el caso de la 
cultura española del Señorío se evidenciaba la existencia de un conjunto de 
normas establecidas y aplicadas mediante códigos que no solamente estaban 
referidos a las relaciones entre las personas sino también a la manera como se 
ejercía el derecho sobre las cosas convertidas en propiedades. Se observaba así, 
un tipo de capitalismo proveniente de Europa imponiéndose al derecho con-
suetudinario de las poblaciones indígenas.

No obstante, en los inicios de la mezcla del Señorío y el Incario se produjo la 
coexistencia entre ambos modos de vida y de producción, e incluso de alguna 
manera la estructura del Tahuantinsuyo se reflejó en las tradiciones del Señorío 
de origen español.  Debido a su tendencia unificante, dicha estructura se hizo 
valer como un sistema jerárquico regido por las relaciones de obediencia. Eso 
es lo que explica el derecho positivo de origen europeo traído por los españoles 



67

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

no se hiciera valer de inmediato, debido a que se encontraba con una estructu-
ra donde predominaba el derecho consuetudinario.

Al no existir la idea de la propiedad privada, el producto del trabajo colectivo 
no era destinado exclusivamente a un individuo, sino que era, más bien, distri-
buido según las jerarquías y las necesidades de la comunidad. Aquí puede des-
tacarse cómo, en sus inicios, el encuentro de la cultura española con los pueblos 
indígenas, tanto desde el punto de vista material, como desde el punto de vista 
formal y jurídico, representó un desafío para lograr criterios jurídicos que ya se 
habían consolidado en Europa, pero que también se enfrentaban a criterios 
también consolidados en las tierras americanas. La vida comunitaria que ha-
bía desarrollado el Incario y otras culturas indígenas constituía un antecedente 
que para comienzos del siglo XVI tenía todavía presencia y valor en los modos 
de trabajar, en la distribución de la riqueza y en la división del trabajo.

En este contexto conviene destacar que la comunidad incaica era asumida 
como la fuente principal de los mandatos mediante el privilegio de fijar normas que 
tenía el señor jefe de la comunidad y la obligación de todos sus miembros de obe-
decerlas. El Jerarca de la comunidad era la fuente del derecho y sus decisiones se 
convertían, a través de diversos “funcionarios”, en el modo como debía cohesionar-
se la estructura social. Es por ello, como se señaló antes, que se produjeron confron-
taciones entre la estructura del Señorío y la del Incario. Ambas tenían sus modos 
particulares de jerarquización y flujo de mando, así como sus diversas tradiciones.

La conquista y su justificación

No ha de desdeñarse el hecho de que la historia de la llegada de los espa-
ñoles y su confrontación con culturas que ya habían desarrollado una concep-
ción del mundo y de la vida, así como un orden jurídico que tenía un carácter 
consuetudinario y que había servido para el gobierno y orden de las comuni-
dades indígenas, representó un punto de inflexión en la empresa de los con-
quistadores. Ante la Corona española y el conjunto de instituciones religiosas 
y culturales desarrolladas desde la edad media bajo el peso del cristianismo, 
era necesario justificar la conquista a pesar de la destrucción y el genocidio que 
empezó a desarrollarse y consolidarse desde comienzos del siglo XVI y que se 
extendió hasta el siglo XVIII.

El imperio español se vio movido por la necesidad de legitimar la conquista 
de los nuevos territorios y de sus gentes a pesar de que el derecho a la conquista 



68

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

y la colonización no estaban establecidos. La justificación fue a posteriori. Las 
noticias de los viajeros y conquistadores movieron a la élite política y religiosa a 
producir diversos tipos de ordenanzas y decretos mediante los cuales empezó 
a justificarse la posesión de las tierras y el dominio de sus habitantes. Tal como 
la ha señalado, por ejemplo, Carlos Pérez Guartambel, se buscó justificar jurídi-
camente la explotación de los nuevos territorios descubiertos.

Cuando Cristóbal Colón llegó a América, sin duda empezó el proceso de 
conquista y, por ende, el sometimiento de las culturas y civilizaciones, en don-
de se justificó su dominio por tres principios: 1. El nuevo continente fue consi-
derado “tierra de nadie”, lo cual suponía el desconocimiento de los habitantes 
indígenas, quienes no tenían derechos. 2. Se consideraron “tierras para cristian-
dad”, lo cual llevó a la decisión de imponer el cristianismo a la comunidad in-
dígena de América. De no aceptar este principio se procedía con actos de eje-
cución contra la vida. En determinados casos, los españoles manifestaban que 
los indios no tenían alma, negando así la condición humana de los pueblos en 
aquella época. 3. Al ser una “tierra de nadie”, las poblaciones que habitaban en 
ese entonces, así como sus recursos, riquezas que habían forjado y su mano de 
obra, se asignaban a los conquistadores que llegaban primero. Es aquí donde se 
crea la obsesión por la búsqueda de oro, que originó la movilización de tropas 
de guerra.

Frente al escenario en que se encontraban, los españoles desarrollaron ai-
res paternalistas con los indígenas, a los cuales se les consideraron como “niños 
grandes”. Debido a la gran cantidad de cultural en Latinoamérica, hubo una le-
gislación que apuntaba a los intereses de los denominados colonizadores, ya 
que se dio una brecha bastante amplia entre Europa (Viejo Mundo) y el nuevo 
continente descubierto, y se tuve que dar alternativas para el tratamiento jurídi-
co de los pueblos indígenas. Se quiso obviar o eliminar la identidad de los indios, 
así como sus derechos, sin embargo, para que se dé una correcta y progresiva 
adecuación de los españoles, fue necesario el entendimiento de las costum-
bres de los pueblos indígenas tanto a nivel de identidad cultural, así como de-
mográfico en una legislación hermética de aquellos años.

En el proceso de organizar dicha justificación se planteó de antemano la 
cuestión de saber cuáles eran las características antropológicas, morales y sobre 
todo religiosas de los habitantes descubiertos. Como se sabe, uno de los aspectos 
más debatidos en la célebre confrontación entre Bartolomé de las Casas y Ginés 
de Sepúlveda, era la de saber si los indios tenían alma. No era una cuestión ba-
ladí pues de ello dependía su consideración existencial, moral y religiosa. Si no 



69

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

tenían alma no eran personas, no podían ser juzgados con base a los criterios del 
bien y el mal. Y no podían ir al cielo, al infierno o al purgatorio.  Estas y otras preo-
cupaciones, marcadas especialmente por el ámbito religioso, dieron lugar, desde 
finales del siglo XV, a la creación de la encomienda y a la figura del encomendero 
quien tenía como misión convertir a los indígenas y salvar sus almas.

El Consejo de Indias, el Virreinato y el gobierno local

La magnitud y la complejidad de la colonización de América que llevó a 
cabo el imperio español no podían ser asumidas como un asunto meramen-
te militar basado en la autoridad Real. Se trataba de una empresa de alcances 
económicos, políticos, religiosos y jurídicos relacionados con el establecimien-
to de los colonizadores en tierras habitadas por pueblos que, si bien se habían 
manejado bajo la fuerza de la guerra, necesitaban establecer mecanismos que 
permitieran que la colonización diera lugar a un proceso estable de posesión 
y expansión por parte del Imperio. Estaba en juego no solamente la búsqueda 
de riquezas minerales y la explotación del comercio a través de la renta, sino 
el manejo de una población que paulatinamente comenzó a mezclarse con los 
blancos españoles y los esclavos africanos. Se trataba, en suma, de un problema 
societal que debía ser tratado política y jurídicamente pues solo a través del es-
tablecimiento de normas que se hicieran cumplir, se podía consolidar la empre-
sa ultramarina que había iniciado.

Estos fueron los motivos y las razones que llevaron a la creación del Con-
sejo de Indias a comienzos del siglo XVI. Se trataba de un ente jurídico-político, 
formado por asesores civiles y religiosos, que funcionaba como instancia de co-
mando y control de los asuntos administrativos relativos, por ejemplo, al nom-
bramiento de funcionarios en las colonias, o de los asuntos relacionados con 
la administración de justicia que iban surgiendo con el establecimiento cada 
vez más orgánico y complejo del Reino español en América. La amplitud de la 
conquista y el desafío de colonizar adecuadamente los nuevos territorios llevó, 
asimismo, a la necesidad de delegar el poder peninsular a través de delegados 
del Rey que ocuparon un lugar destacado en el dominio de extensos territorios. 

El Virreinato de Nueva España, en México, y el Virreinato del Perú fueron 
dos de los bastiones más representativos del poder que comenzaba a desple-
gar España en América y de los intereses cada vez más amplios que tenía en 
las colonias. La necesidad de gobernar el vasto territorio de América llevó a 
darle poderes extraordinarios al Virrey, de algún modo equivalente a los que 



70

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

tenía la Corona española. ECUARUNARI. En este contexto, los pueblos indíge-
nas, dominados antes por la fuerza de las armas, comenzaron a ser sometidos 
a un proceso de opresión y servidumbre que buscaba adaptarlos a las necesi-
dades generales de la Corona y las disposiciones de cada gobernante destaca-
do en las colonias.

Empezaba así a imponerse el derecho positivo europeo por encima del 
derecho que durante cientos de años habían desarrollado los pueblos indíge-
nas. Se desarrolló progresivamente un proceso de negación del derecho con-
suetudinario, del derecho de los descubiertos, en favor de un nuevo y extraño 
ordenamiento jurídico. Finalmente, la organización político territorial tuvo 
como epicentro las figuras del corregimiento, del municipio, de la alcaldía y de 
la intendencia, instituciones políticas, administrativas y judiciales tomadas de 
la cultura española, a través de las cuales se organizó el funcionamiento de las 
localidades y territorios que se habían poblado.

La encomienda y el tributo durante la dominación española

La encomienda es una de las formas institucionales que ideó el imperio 
español con el fin de lograr un conjunto de propósitos políticos, económicos 
y sociales donde se ponía de relieve la estrecha conexión entre vida y poder. 
Los encomenderos, titulados así y habilitados para ejercer la explotación y la 
opresión de la población indígena, tenían a su cargo distintos niveles de aprove-
chamiento de esta población. Se podría decir que el fin principal era el beneficio 
económico que se obtenía a través de la potestad que se les daba a los españo-
les de imponerle tributos a los indios, sometidos a un proceso de esclavitud.

El beneficiario definitivo de esta explotación era el Reino español al que lle-
gaban de diversas formas las riquezas obtenidas teniendo como justificación la 
consolidación de la hacienda real. Quizás no es casual que el término tributo, 
muy utilizado en las comunidades indígenas de hoy e incorporado a la legisla-
ción económica, sea una forma de expresar la transferencia de recursos o de 
bienes intangibles de una persona a otra, y especialmente de una persona o 
grupo de personas al Estado. La encomienda es una de las formas instituciona-
les que ideó el imperio español con el fin de lograr un conjunto de propósitos 
políticos, económicos y sociales donde se ponía de relieve la estrecha conexión 
entre vida y poder. Los encomenderos, titulados así y habilitados para ejercer la 
explotación y la opresión de la población indígena, tenían a su cargo distintos 
niveles de aprovechamiento de esta población. El beneficiario definitivo de esta 



71

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

explotación era el Reino español al que llegaban de diversas formas las riquezas 
obtenidas teniendo como justificación la consolidación de la hacienda real.

Quizás no es casual que el término tributo, muy utilizado en las comunida-
des indígenas de hoy, sea una forma de expresar la transferencia de recursos o 
de bienes intangibles de una persona a otra. Tal como ya lo sostenía Mariátegui 
al referirse al paso de la propiedad indígena a la propiedad de los españoles:

“Una de las instituciones que facilitó este despojo disimulado fue la de 
las 'Encomiendas'. Conforme al concepto legal de la institución, el enco-
mendero era un encargado del cobro de los tributos y de la educación y 
cristianización de sus tributarios. Pero en la realidad de las cosas, era un 
señor feudal, dueño de vidas y haciendas, pues disponía de los indios 
como si fueran árboles del bosque y muertos ellos o ausentes, se apode-
raba por uno u otro medio de sus tierras”.

Ahora bien, la encomienda no debe ser vista solamente como una actividad 
económica. Ella suponía también un tejido de relaciones de poder mediante las 
cuales se gobernaba la vida de los indígenas, tanto en sus aspectos materiales 
como espirituales. La encomienda suponía opresión y sometimiento físico, y, a 
la vez, mental y espiritual. Era un mecanismo mediante el cual se lograba afian-
zar la servidumbre legitimada por las creencias religiosas que se venían impo-
niendo desde el catolicismo. El indio no solo estaba obligado a servir económi-
camente al encomendero sino a tomar su trabajo como una forma de salvación 
de su alma tal como lo planteaba el papado en los tiempos del descubrimiento 
de América a finales del siglo XV. No bastaba que los indios estuviesen obligados 
en el proceso de extracción de riquezas minerales, sino que, quizás más impor-
tante aún, era conveniente colocarlos en proceso de servidumbre voluntaria o 
semivoluntaria que permitiera obtener riquezas una vez agotado el codiciado 
oro que tantas tribulaciones había suscitado en los conquistadores.

De esta forma, se actualizaba la antigua concepción que distinguía a los 
hombres libres cuya misión era la de mandar, y, por otro lado, la de los es-
clavos, que estaban por naturaleza destinados a obedecer. La concepción 
aristotélica que se consolidó en la Edad Media fue actualizada por la cultura 
española que, todavía en el siglo XV, recién descubierta Abya Yala, ejercía el 
poder a través de un conjunto de instituciones y mecanismos del pasado que 
se hacían valer, económica, social y espiritualmente, en los territorios descu-
biertos a pesar de que en ellos se habían establecido diversas poblaciones con 
mucha anterioridad.



72

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

A diferencia de la cultura política y económica anglosajona que llegó al nor-
te de América, y que prefirió acabar con los indígenas y a lo sumo confinarlos, 
los españoles hicieron de la encomienda una suerte de mecanismo biopolítico 
que les permitía acumular riquezas dentro de una estructura económica feu-
dal. Y si bien es cierto que en el siglo XVI existieron defensores de los pueblos 
indígenas, el mecanismo económico del tributo y el proceso de evangelización 
iban de la mano, con mayor o menor dureza, pero siempre bajo una concep-
ción que consideraba al indígena como un extraño que debía ser obligado, 
convencido, salvado independientemente de sus más íntimas y a la vez ances-
trales convicciones.

Uno de los casos relevantes se produjo en el Reinado de Quito y de diver-
sas zonas aledañas. En esta región la encomienda tuvo una de sus mayores for-
mas de desarrollo en el contexto de América Latina. Entre los siglos XVI y XVII 
se desarrolló un extenso mecanismo de tributación que llevó a incrementar la 
agricultura e incluso a la población indígena sometida.  Quizás no es casual que 
hayan existido numerosos suicidios en la población, no acostumbrada a sopor-
tar o a aceptar las diversas formas de opresión llevadas a cabo por los conquis-
tadores españoles.

En suma, se puede apreciar que las comunidades indígenas del sur de Amé-
rica, especialmente los Shyris y luego los Incas, ante la llegada de los conquis-
tadores españoles, fueron desplazados en sus costumbres y tradiciones. La 
implantación de virreinatos y las formas españolas de configuración urbana, 
así como nuevos mecanismos jerárquicos de dominación y explotación, per-
mitieron que la población indígena, acostumbrada a vivir en comunidad bajo 
una cosmovisión y un conjunto de derechos que se ejercían mediante una for-
ma ancestral de justicia, quedara sometida a un proceso de esclavitud y de pro-
tección de sus vidas a cambio del rendimiento que podían generar. La justicia 
indígena se convirtió en palabra muerta. La hegemonía política y jurídica de los 
españoles se empezó a consolidar y fueron desplazando los derechos ancestra-
les que durante tanto tiempo habían servido como cohesionar y mantener el 
poder de las comunidades indígenas. No es casual que Bartolomé de las Casas 
no solamente haya defendido la espiritualidad de los indígenas, sino que tam-
bién se haya pronunciado expresamente por la abolición de la encomienda, un 
instrumento de poder que procuró ocultar las posibilidades de realización de 
la justicia indígena.

Valga finalmente señalar que varios juristas e historiadores están de acuer-
do en que ciertas tradiciones y costumbres de los pueblos indígenas fueron 



73

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

mantenidas por los colonizadores españoles, ya que, de acuerdo a su experien-
cia en el imperio romano, tenían estrategias claves que fueron utilizadas para 
calmar el estado de ánimo de los pueblos que fueron conquistados, para así ser 
sometidos y evitar posibles rebeliones y conflictos, dando paso a la conserva-
ción del derecho consuetudinario, conocido como derecho común.



74

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Los pueblos
indígenas en el
derecho internacional.
Marco histórico
situacional

Cap3



75

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

E
n el curso de la historia, la expresión “Derecho Internacional” aparece bas-
tante tarde, a principios del siglo XIX, en términos muy difusos para sus 
propios gestores y para quienes los asumen. Se entiende que el derecho 

es estatal cuando sus características pueden cristalizarse plenamente y no de 
un modo interestatal, ya que no es posible que se imponga por encima de la de-
terminación de los Estados. En la práctica, el derecho internacional encaja con 
la conceptualización de un “Derecho por asimilación y no por naturaleza”. Ha 
de tomarse en cuenta la concepción en los siglos XIX-XX, donde los Estados se 
erigen con sola proyección de ser los únicos protagonistas del orden jurídico, sin 
mostrarse proclives a ningún sistema normativo extraño con fuerza vinculante.

Los Estados aparecen con la absoluta proyección de ser los únicos gestores de 
su orden jurídico sin posibilidad de delegación. No había durante la génesis del de-
recho internacional ningún ordenamiento con fuerza coercitiva de carácter vincu-
lante. La aparición del derecho internacional se encuentra en la cúspide de un acon-
tecimiento que marca la historia, a saber, el colonialismo de Europa, que se extiende 
por los cinco continentes, entendida no como la industria devastadora en la que 
se había convertido; sino como un acontecimiento totalmente legítimo: “proyecto 
evangelizador y civilizador” con un único sello autorizado que es el europeo, segui-
do por todo un ordenamiento, el llamado “derecho de gentes o ley de naciones”.

El derecho internacional del pueblo indígena nace del dinamismo de las so-
ciedades y de sus derechos los cuales fueron negados, pero luego se consideró 
que debía ser una realidad objeto de reconocimiento. A partir de estos cambios 
se desarrollaron amplios debates, que originaron la incorporación del así llama-
do “derecho de los pueblos”. A raíz de que los seres humanos comprendieron que 
existen peligros y amenazas que giran alrededor de su especie, vieron necesidad 
de enfrentarlos para dar una respectiva solución. Y a ello se suma, el deterioro 
ambiental a nivel mundial, así como problemas sociales como problemas de sa-
lubridad, de hambre, de desnutrición que tienen graves consecuencias afectan-
do a poblaciones que se debaten entre la pobreza, opresión y la explotación.

El derecho del pueblo indígena se encuentra dentro de los derechos colec-
tivos, cuyo principio se basa en la solidaridad de sus integrantes. Se trata de de-
rechos que han sido objeto de reconocimiento en el ordenamiento jurídico del 
mundo. Es necesario saber que actualmente no hay un instrumento interna-
cional que garantice plenamente el cumplimiento del derecho internacional, a 
pesar de iniciativas tales como la Declaración de los Pueblos (1976), así como 
el anteproyecto del Pacto Internacional de los Derechos de la Solidaridad. A su 
vez existe la legislación internacional de la Declaración Universal de los Dere-



76

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

chos Humanos (Art. 28), así como la de cada país. Al hablar de este derecho es 
necesario entender la definición dada por las Naciones Unidas:

“Son comunidades, pueblos y naciones indígenas los que, teniendo una 
continuidad histórica con las sociedades anteriores a la invasión y las pre 
coloniales que se desarrollaron en sus territorios, se consideran distintos 
de otros sectores de las sociedades que ahora prevalecen en esos territo-
rios o en partes de ellos. Constituyen ahora sectores no dominantes de la 
sociedad y tienen la determinación de preservar, desarrollar y transmitir a 
futuras generaciones sus territorios ancestrales y su identidad étnica como 
base de su existencia continuada como pueblo, de acuerdo con sus propios 
patrones culturales, sus instituciones sociales y sus sistemas legales".

Esta caracterización de los pueblos y nacionalidades indígenas representan un 
aspecto clave del derecho internacional, pues se trata de un deber que ha de ser asu-
mido con toda responsabilidad; muy distinto del orden colonial, que presumía de 
toda la capacidad propia y toda la incapacidad ajena. El derecho de gentes es una 
doctrina jurídica de antaño y, de muy lejos, una cuestión que precede a la cuestión 
de entender el derecho como internacional, y que estaba latente a la hora de imple-
mentarlo. Sin embargo, develando al Estado como “amo y señor” del derecho, no sería 
legítimo ningún sistema jurídico a escala internacional. Se insiste en un fundamento 
que es inexistente y se denomina “derecho de gentes o ley de naciones”, que con el 
pasar del tiempo fue cada vez más débil, y no tuvo más fuerza que la que los Estados 
y su soberanía le permiten, más aún en cuestiones indígenas, en un tiempo de co-
lonialismo fuerte. Un tiempo que llegó a permitir como legítimo hasta el genocidio.

La historia testifica la aparición del derecho internacional propiamente dicho, au-
tónomo y reducido a tratados y convenciones que develan el crecimiento de este de-
recho en la discreción y la reserva. En lo que sigue se verá este tema desde una pers-
pectiva histórica en la que se muestra un aspecto que permita tener una visión más 
amplia y equilibrada de la cuestión indígena, esta vez desde el derecho internacional.

Perspectiva histórica de la cuestión

El derecho natural y el derecho internacional indígena

La conquista del nuevo continente hizo surgir elementos fundamentales en 
la relación de Europa con América. En una aproximación a la génesis del dere-
cho internacional, algunos académicos europeos criticaron (y muy duramente) 



77

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

la legalidad y legitimidad de las reivindicaciones sobre el “Nuevo Mundo” y los 
esquemas de agresión abusiva incluidos en la conquista. Los sacerdotes de la 
Orden Dominicana Bartolomé de las Casas (1474-1547) y Francisco de Vitoria 
(1486-1547) generaron significativos debates en torno a esta cuestión. El Padre 
Bartolomé de las Casas, que se desempeñó largo tiempo como misionero de 
los indígenas, develó en la Historia de las Indias una terrible descripción de la 
conquista y colonización, expresada en la barbarie y esclavitud de los indíge-
nas en los albores del siglo XVI. Criticó sobre todo la institución jurídica de la 
encomienda que facultaba derechos sobre las tierras y la abundante fuerza de 
producción de los indios a favor de los colonizadores.

Por otro lado, Francisco de Vitoria, catedrático de Salamanca que no pisó 
nunca tierras americanas, y en la misma línea de Las Casas, insistió en la defini-
ción de una gama de elementos ético-jurídicos que inspiraban la regularización 
de la conquista. El catedrático siempre sostuvo que los indios poseían ciertos de-
rechos de autonomía y títulos sobre sus tierras que los europeos estaban obliga-
dos a respetar. Además, estructuró la normativa válida para que los europeos pu-
dieran traspasar el dominio sobre las tierras a los indios. Tan noble y brillante en 
el tema fue Vitoria a quien se le considera el padre del derecho internacional al 
igual que Hugo Grocio, quienes desarrollaron los primeros fundamentos y prin-
cipios que debían regular las relaciones de pueblos sometidos por la conquista.

En la Europa medieval se dieron las primeras manifestaciones jurídicas de 
los pueblos indígenas que afianzaron un sistema jurídico independiente y por 
encima del derecho positivo ya sea de corte natural o divino, donde Dios (Teolo-
gía) o recta razón ocupaban el puesto de privilegio en la sucesión jerárquica de 
las autoridades. La autoridad natural es la que suministraba las bases jurídicas 
para aceptar e indagar las normas desde el punto de vista humanista y moral. Vi-
toria estaba en contra de que el Papa entregara a la Monarquía hispana las tierras 
de los indios y además convertirlos al cristianismo. Se mantuvo en la idea de que 
los únicos y verdaderos dueños del Nuevo Mundo eran los indios habitantes, y el 
descubrimiento de estas tierras por parte de los españoles no les daba el poder 
sobre estas, ni al Emperador ni al Papa, y consideraba que lo más razonable era 
que los castellanos asumieran la autoridad sobre los indios, aunque reconocía 
que eran capaces de ejercer sus derechos y responsabilidades sobre sus patri-
monios; de lo contrario, no hubieran sobrevivido antes de la conquista.

El criterio de Vitoria era ambiguo pues, al parecer, favorecía a los indígenas 
americanos, y a su vez, en cierta manera, los denigraba por incapacidad, igno-
rancia, inestabilidad, ingobernabilidad, argumentos que, según él, sirvieron 



78

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

para justificar el dominio europeo en la conquista y después en la colonia. Pero 
al mismo tiempo, fue precursor de la “doctrina de la tutela” practicada por los 
países colonizadores a lo largo del siglo XIX. A pesar de que los indígenas habían 
demostrado a los invasores que tenían la suficiente capacidad de derechos, se 
los catalogaba como “incapaces” por no ajustarse al modelo europeo civilizador. 

Con este este marco de referencia, Vitoria también elaboró la teoría de la “gue-
rra justa” que justificaría la apropiación de las tierras indias. En esta proyección 
iusnaturalista, los indígenas no sólo son sujetos de derechos, sino de obligacio-
nes. En la opinión de Vitoria, en el “Ius Gentium romano”, considerado como “de-
recho natural”, los indígenas tenían la obligación de dar cabida a los extranjeros 
para comercializar y difundir la doctrina cristiana. En su obra “sobre los indios” el 
catedrático afirma que la continua resistencia de los indígenas para realizar este 
cometido podía conducir inevitablemente a la guerra justa y a la conquista. En 
todo caso, Vitoria, anticipa la lúgubre intención de disimular elementos que pro-
pician la guerra. De esta manera, Vitoria fabricó un sistema jurídico doble para 
definir la presencia europea en los pueblos indígenas: a) En primera instancia, 
afirma que los indígenas realmente poseían derechos porque son seres huma-
nos, b) Y en segundo lugar los indígenas perderían sus derechos, en virtud de 
la conquista que sucede a la guerra justa, bajo la denominación europea de la 
justicia que legitima todo conflicto. Este criterio jurídico dual fue asumido por 
doctrinarios posteriores en Europa que hoy se les considera gestores del dere-
cho internacional como Domingo de Soto, Francisco Suarez y Alberico Gentili.

En similar perspectiva, y en marco de referencia iusnaturalista, Hugo Gro-
cio, lo mismo que Vitoria, denigró contundentemente el título alcanzado por el 
descubrimiento sobre todas las tierras habitadas, “aunque el que las poseía sea 
malo, enemigo de Dios, o de menguado ingenio, pues la invención es de aque-
llas cosas que de ninguno son”. Sostuvo que la potestad de realizar un tratado 
correspondía al mismo derecho natural de cualquier pueblo sin distinción de 
religión, ya que era mucho más amplio y generalizado. Por eso, aunque asumió 
la idea de guerra justa, descartó la posibilidad de que la intención evangeliza-
dora sea motivo de conquista considerando “la defensa, la recuperación de la 
propiedad y el castigo”.

La cuestión indígena en el derecho de naciones bajo el marco del derecho natural.

El surgimiento del Estado a inicios de la modernidad, va de la mano con 
cambios en la concepción iusnaturalista. En la Europa académica hay una nue-
va concepción del iusnaturalismo, que en un principio era algo así como un có-



79

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

digo moral para todo ser humano para convertirse luego en un régimen dual 
que incluía los derechos naturales de los individuos y de los Estados. Hobbes 
(1651), indica que los seres humanos existían en un estado de naturaleza, antes 
de asociarse en sociedad civil, representada por el Estado . Señalaba que el Es-
tado era concurrente con el individuo en la generación de derechos naturales. 
Otros autores como Samuel Pufendorf y Christian Wolf concibieron la humani-
dad del mismo modo que Hobbes, como una dualidad entre estados e indivi-
duos, e inventaron un sistema jurídico, centrado en lo estatal, y patrocinado por 
el derecho de gentes, vigente en esta parte de la historia.

El “derecho de gentes” tuvo su apoyo en los escritos de Emmerich de Vattel 
(1714-1769), seguidor fiel de Wolf, que dio mayor profundidad al derecho basado 
en la dualidad Estado-individuo que impactó decididamente en el pensamien-
to liberal occidental. Según esta concepción, en primera instancia, se afirman 
los derechos de los individuos y luego la soberanía del colectivo social comple-
to. Cabe anotar que esta elaboración descuida la gama de maneras de asocia-
ciones intermedias o alternativas, que de hecho existen en otras culturas, pues 
no permite a estas agrupaciones otros derechos que los que se desprenden 
tanto de las libertades como de las instituciones estatales en progresión. La con-
currente terminología manejada posteriormente sobre el Estado-nación, no es 
sino un apéndice de la dualidad Estado-individuo.

De esta manera, Vattel sentó las bases de los derechos de autonomía gru-
pales equiparándolos a las categorías de nación o Estado (que en Vattel eran lo 
mismo), y reforzó la primacía teórica del Estado, sentó las bases de la doctrina 
de la soberanía estatal, presupuesto fundamental del derecho internacional 
hasta la actualidad. También concibió al Estado no aislado, sino inmerso en la 
comunidad humana que es su fundamento, todo esto en el marco propio de 
la corriente iusnaturalista. De acuerdo al sistema jurídico descubierto por Va-
ttel, que se asociaba a la dicotomía individuo-Estado, era necesario precisar el 
lugar de los pueblos indígenas en esta dualidad. Para gozar de derechos como 
comunidad diferente, los pueblos indígenas deberían considerarse como na-
ciones o Estados; en sentido contrario, las agrupaciones indígenas se reducirían 
terminológicamente a sus integrantes individuales, en el mejor de los casos en 
un Estado de naturaleza, pasando por alto su derecho colectivo a la autonomía. 

La concepción Estado-nación no encajaría en los pueblos indígenas fuera 
de Europa. El concepto de Estado-nación en la perspectiva post-westfaliana  
tuvo su esencia en estructuras sociopolíticas y nacientes en Europa, cuya con-
figuración era el territorio y la jerarquización de autoridades. Por el contrario, 



80

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

se sabe que las comunidades indígenas de América, antes de la conquista, re-
presentaron una estructura organizacional basada en la sangre o parentesco. 
Su política tenía como fundamento la unidad confederativa, con espacio de 
control que favorecía lo común, distanciándose del modelo centralizado y je-
rarquizado. Bajo estas consideraciones Hobbes había definido al indio america-
no como “salvaje” en estado de naturaleza, incapaz de ejercer el gobierno de su 
pueblo, viviendo en un estado de vida brutal.

Sin embargo, Vattel amplió enormemente el concepto de estado, incluyendo 
lo socio-político y la finalidad utilitarista, que, al parecer, favorecía la estabilidad in-
dígena en América por su nueva consideración como nación. Además, cuestionó 
el expansionismo en territorio americano, con francas aseveraciones:

“Los ambiciosos europeos que acometían a las naciones americanas y 
las sometían a su codiciosa dominación para civilizarlas, según decían, 
y enseñarlas la verdadera religión, eran unos usurpadores que se funda-
ban en un pretexto injusto y ridículo”

A pesar de la amplitud conceptual de Estado que supuestamente favorecía 
a los indígenas en América, Vattel fue el teórico que sembró la semilla de ideas 
posteriores según las que se hacía una distinción entre comunidades sedenta-
rias por un lado y cazadores-recolectores por otro, dualismo que desacreditaba 
a los indígenas como dueños de sus tierras, denegándoles enfáticamente ser 
considerado como nación o naciones al amparo del derecho internacional que 
se estaba configurando.

Valga destacar en la historia moderna el caso de la Corte Suprema de los Es-
tados Unidos, que, siguiendo la doctrina de Vattel, cargada de la tutela iusnatu-
ralista, llena de ambigüedades y tensiones respecto a la cuestión indígena. Tal 
como lo ha mostrado James Anaya, dicha Corte dictó jurisprudencia muy signi-
ficativa en las concepciones jurídicas internacionales sobre los pueblos indíge-
nas. En dicha jurisprudencia se analizaron tres sentencias: Jonson vs. Meintosh, 
Cherokee Nation vs. Georgia y Worcester vs. Georgia elaboradas por el presiden-
te de la Corte Federal Suprema, el Juez Marshall, para visualizar en América el 
aporte del estatuto de los pueblos indígenas en el derecho internacional que se 
adoptaron en los albores del siglo XIX, con diferentes proyecciones.

La tendencia dominante era la de que los pueblos indígenas no tenían acce-
so a la autonomía plena o a sus territorios originarios y, por ello, la capacidad de 
ser estados o naciones. Fue una doctrina que se generalizó en Europa entre los 



81

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

siglos XVI y XVII tal como lo muestra, por ejemplo, John Locke. En su sentencia, 
el presidente de la Corte hace una escueta descripción peyorativa de los indí-
genas al llamarlos salvajes, guerreros, dependientes del bosque y alegaba, que 
dejarlos en posesión de sus tierras hubiera llevado a desolar el país. Tal como 
vimos antes, se trataba de una tendencia común a todos los conquistadores a 
través de la cual se expresa la discriminación y la opresión sobre los pueblos in-
dígenas. Se decía, que era extremadamente difícil gobernarlos como un pueblo 
separado, pues eran fieros y dispuestos a enfrentarse a cualquier ofensiva que 
afectara su independencia. Esta es la razón por la cual, en definitiva, basados en 
el descubrimiento, se acreditó la titularidad de los Estados Unidos sobre terri-
torios indígenas. Se trata de una forma de legitimación de la conquista y de la 
ocupación que provenía del poder del más fuerte. Este hecho buscó luego ser 
legitimado mediante diversos tipos de jurisprudencia.

Por otra parte, la sentencia de Marshall afirma ambiguamente que la preten-
sión del descubrimiento es equívoca. Para ello se basa en la doctrina iusnaturalis-
ta al rechazar que el descubrimiento diera lugar a derechos contra los indígenas. 
No obstante, Marshall, asumiendo una actitud positivista, sostiene que la sola exis-
tencia del Estado es una base racional para que coexisten los derechos del descu-
bridor y del indígena. Algo semejante a lo que ya le había sucedido a Bartolomé de 
las Casas, en cuya obra se pueden encontrar ambigüedades en el tratamiento del 
indígena y de sus “posibles derechos” a propósito de la salvación de su alma.

De un modo semejante, en el caso “Nación Cherokee vs Georgia” según Mar-
shall las comunidades indígenas son naciones que establecen una relación de 
dependencia con los Estados Unidos, como una suerte de derecho paternalista. 
Se reconoce que los indios en sus tratados con el pueblo americano, están tute-
lados por los Estados Unidos. De ese modo, siguiendo el derecho de gentes, se 
mantiene coherencia con la percepción de las tribus como naciones o estados 
que permita la presencia de otro soberano. Esto ha sido destacado recientemen-
te, por ejemplo, por John Rawls quien justifica la posibilidad de que un pueblo 
republicano y “decente” pueda invadir y someter a otro pueblo al cual considera 
atrasado. Esto con el fin de que vaya adoptando una forma decente de gobernar. 
Aunque, como se sabe, en el caso de los pueblos indígenas de Estados Unidos 
la tendencia que predominó fue la del aniquilamiento y la creación de asenta-
mientos que se convirtieron en guetos donde se recluían a dichas comunidades.

Marshal hace valer de nuevo su posición en el caso Worcester vs. Georgia 
, que involucraba también a los indios Cherokee, y confirma que los indígenas 
pueden considerados en el ámbito del derecho de gentes. Se refiere a las tribus 



82

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

como “naciones”, y con el mismo criterio de Vattel las asimiló con estados euro-
peos soberanos y dependientes del derecho de gentes a pesar de encontrarse 
tutelados por una potencia más grande. Por otro lado, sostuvo el “carácter na-
cional” y el autogobierno Cherokee, visto como una comunidad indígena con 
sus propias delimitaciones territoriales. Valga destacar, en suma, que el citado 
juez hizo de la doctrina del descubrimiento una fuente para justificar la ocu-
pación de los territorios americanos del norte tal como se hizo desde México 
hasta la Patagonia.

El derecho internacional en la era del positivismo

El positivismo jurídico que se fue conformando desde la segunda mitad del 
siglo XIX hasta hoy, a la luz de las así llamadas ciencias positivas, bajo el influjo 
de la obra de Comte , destruyó toda referencia al derecho natural y se negó a 
incluir todo tipo de influencia moral, dejando a la norma jurídica al vaivén de 
la ideología política en el poder.  En este contexto, los pueblos indígenas fueron 
desamparados por el derecho internacional en sus derechos y especialmente 
en los de alcance jurídico y político. El primer dato que se puede constatar de 
la escuela positivista en esta época es que el derecho de gentes o derecho in-
ternacional se transformó en un elemento que legitimaba la colonización y el 
imperialismo en detrimento de los pueblos indígenas.

Esto se puede apreciar, por un lado, en el hecho de que el derecho inter-
nacional, tal como ya lo establecía la doctrina del derecho de gentes desde 
el siglo XVI, está basado en el derecho positivo de los Estados.  Por otro lado, 
el derecho internacional tiene como uno de sus ejes fundamentales la acep-
tación de la soberanía de los Estados que, como se sabe, tal como lo sostuvo 
Carl Schmitt, depende del que tenga el poder de decidir sobre el estado de 
excepción precisamente porque tiene todo el poder en sus manos y puede 
llegar a imponer un nuevo orden jurídico. Estos supuestos tienen como base 
fundamental la idea de que es a partir del poder real de cada Estado como 
se determinan las relaciones internacionales. De allí que organismo como la 
ONU hayan tenido un papel limitado en el cumplimiento de sus obligaciones 
de alcance internacional.

De esta manera, la escuela iuspositivista encamino estos postulados en 
una estructura justificadora de la dominación durante todo el siglo XIX, según 
la cual el derecho internacional dependía del reconocimiento por parte de 
los Estados europeos. Así, la diversidad de pueblos y comunidades indígenas 



83

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

no encajaban en el esquema del Estado y por lo tanto quedaban excluidos de 
participar en la elaboración del derecho internacional. En el marco conceptual 
del positivismo, el catedrático británico John Westlake expuso una de las justi-
ficaciones más completas de la exclusión categórica de los pueblos indígenas 
como beneficiarios del derecho internacional. Este profesor, miembro de la Cor-
te Internacional de la Haya, planteó, tal como luego lo hará Huntington con su 
conocida concepción sobre el choque de civilizaciones, aunque de un modo 
más radical, la distinción entre pueblos civilizados e incivilizados utilizando ese 
criterio para inferir que las sociedades y el derecho internacional dejaban de 
lado a los hombres no civilizados.

Este criterio estaba basado en una versión eurocéntrica del mundo que 
permitía legitimar la conquista y la colonización y, por esa vía, imponer el dere-
cho positivo que regía en el mundo europeo y excluir la posibilidad de que los 
pueblos no europeos, como los pueblos indígenas, invocaran la validez de sus 
derechos. Y si bien esto suponía un proceso de exclusión, los conquistadores 
europeos buscaron las formas legales para establecer la hegemonía de su orden 
jurídico dejando a los pueblos indígenas como sujetos pasivos del derecho y de 
la dominación que se les venía imponiendo.

Se puede sostener que hasta comienzos del siglo XX el derecho internacio-
nal fue pensado y legitimado como un instrumento a partir del cual se podían 
conculcar los derechos de los indígenas. Si el derecho internacional era visto 
como una expresión del derecho positivo, tal como lo veía Kelsen,  entonces 
era de inmediata aplicación y no podía ser desobedecido pues, de ese modo, 
se estaba atentando contra la soberanía de los estados europeos. Fue a partir 
de esa concepción del derecho internacional surgida en el siglo XVI cuando los 
territorios de los pueblos indígenas fueron vistos como áreas conquistables del 
planeta pues no eran propiedad de nadie.

Tal como lo concebían renombrados juristas como Oppenheim y Lindley, el 
derecho internacional no reconocía propiedad ni titularidad de las tierras con-
quistadas debido a que sus habitantes no eran personas, es decir, no podían te-
ner personalidad jurídica para defender los territorios que habitaban. Y mucho 
menos podía considerarse como miembros de la comunidad internacional. 
Eran pueblos considerados bárbaros, nómadas, sin ejercicio de la soberanía, 
que no podían ser vistos como partes con las que se podía negociar en función 
del derecho natural. El así llamado derecho de gentes fue así utilizado como un 
instrumento para deslegitimar cualquier pretensión de los indígenas de defen-
der sus derechos ancestrales.



84

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

En suma, se puede sostener que en la época del predominio del positivismo 
en el marco del derecho internacional de los pueblos europeos que conquista-
ron América y otras regiones del mundo, la base fundamental de la negación 
del derecho de los pueblos indígenas tenía una doble justificación: por un lado, 
la concepción de que el derecho, proveniente del Estado constituido en Europa, 
era la base exclusiva sobre la cual se podía asumir el dominio político y jurídico 
y enfrentar las pretensiones de los pueblos indígenas. Por otro lado, se buscó 
legitimar la aplicación positivista del derecho internacional tomando como 
justificación la idea de que el indígena no era un sujeto portador de derechos 
debido a su condición de incivilizado. Se podría afirmar que, en definitiva, fue la 
concepción positivista del derecho internacional la que servía de base funda-
mental para justificar la conquista y la colonización. La idea del indígena como 
bárbaro e incivilizado no era sino una forma de confirmar el poder y el dominio 
que se había logrado ejercer. Se trataba de una justificación antropológica que 
estaba respaldada por la fuerza del poder y por los correspondientes instru-
mentos jurídicos.

Avances del derecho internacional sobre la cuestión
indígena en la era contemporánea

Tal como se ha visto en atención a los avances que los organismos interna-
cionales han mostrado en el reconocimiento de los derechos de los pueblos 
indígenas, se puede afirmar que el período de desconocimiento de dichos dere-
chos desde bases jurídicas positivistas basadas en una visión eurocéntrica del 
mundo, sufrió diversas transformaciones que permitieron el reconocimiento 
progresivo de la legitimidad de la justicia indígena. Quizás no haya sido casual 
que después de la primera y de la segunda guerra mundial el derecho interna-
cional haya tomado un rumbo más amplio donde se incorporan aspectos inter-
culturales que han tenido que ver con el reconocimiento de diversos pueblos. 
Seguramente los momentos de violencia radical y de lucha por la superviven-
cia frente al otro llevaron a los diversos protagonistas de las guerras a replantear-
se la cuestión del reconocimiento del otro como una forma de consolidar la paz 
entre los pueblos.

Y si a ello se suman los diversos movimientos de resistencia de los pueblos 
indígenas, el resultado ha sido alentador pues en el terreno jurídico de las re-
laciones internacionales, es decir en los tratados y convenios internacionales 
promovidos primero por la Sociedad de Naciones y luego por las Naciones Uni-



85

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

das se observa que se ha dejado atrás el positivismo jurídico de comienzos de 
siglo y se ha hecho uso de un concepto amplio de justicia y de contextos cul-
turales distintos al europeo que han permitido la reivindicación del derecho 
indígena como una cuestión permanente en diversas regiones del planeta y 
particularmente en América Latina.

De este modo se puede apreciar que no se trata ya de la imposición de la 
soberanía estatal sobre un pueblo sino del compromiso de los países con pobla-
ciones indígenas al suscribir tratados y convenios de carácter internacional. De 
esta forma, el derecho internacional adquiere un sentido y un rumbo distintos 
a los que había tenido en la época moderna con el así llamado “derecho de gen-
tes”. Ya no se discute la legitimidad de los derechos ancestrales de los pueblos 
indígenas. No se niega la existencia de una justicia distinta a la que había elabo-
rado la cultura occidental, no se pone en duda la condición humana integral del 
indígena y tampoco se desconoce el uso legítimo de las tierras habitadas por 
dichos pueblos. Más aún las normas de alcance internacional han exhortado 
a numerosos países a incorporar los derechos de los pueblos indígenas en las 
respectivas constituciones.

Puede entonces observarse que especialmente durante la segunda mitad 
del siglo XX se produce una inversión radical en el tratamiento de la cuestión 
indígena tal como había sido considerada desde el siglo XVI. Mientras que en 
la época moderna, a través del derecho de gentes, el derecho internacional fue 
adoptando una expresión positivista amparada en la soberanía de los estados, 
en la época contemporánea, desde el siglo XX, el positivismo queda rebasado 
por una concepción universal de la justicia, por una especie de vuelta al con-
cepto de derecho natural puesto que ahora aparece en primer plano la justicia 
indígena como una reivindicación de los pueblos que han basado su vida y sus 
tradiciones en una relación inmanente con la naturaleza.

A ello debe agregarse el hecho no menos notable de que si bien la idea de 
justicia ha alcanzado un nivel universal en las discusiones de los foros interna-
cionales, más allá de la soberanía de los estados, también se observa el recono-
cimiento de las relaciones interculturales e intraculturales como un aspecto 
decisivo que ha de tomarse en cuenta en la consideración de los derechos de 
los pueblos indígenas, pues no se trata de una comunidad que pertenece a un 
país sino de muchas comunidades y nacionalidades que pertenecen a diversos 
países y regiones. Este reconocimiento no solo le da más fuerza a la lucha por 
el reconocimiento del derecho indígena en el ámbito internacional, sino que 
también aporta coherencia y unidad en el marco de la heterogeneidad. Esto 



86

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

permite legitimar y consolidar la riqueza cultural que han acumulado los pue-
blos indígenas y, con ello, los criterios relacionados con el ejercicio de la justicia 
y con los ámbitos jurisdiccionales.

Esto no significa que los pueblos indígenas hayan alcanzado de hecho el 
reconocimiento efectivo a pesar de que se hayan dado pasos significativos en 
el campo del derecho internacional y nacional. Existen todavía fuertes tenden-
cias que llevan al desconocimiento ya sea desde la soberanía que ejercen los 
estados, desde las hegemonías culturales que se han impuesto, desde las ten-
dencias discriminatorias de carácter étnico e incluso desde las desigualdades 
que han surgido en el marco de las economías locales y también en el ámbito 
de la globalización. De allí que los derechos de los pueblos indígenas no deben 
ser evaluados solamente por la retórica jurídica internacional o por las declara-
ciones de principio que se adoptan en algunos foros mundiales, sino por el reco-
nocimiento efectivo y progresivo de dichos derechos y, quizás lo más importan-
te, se trata de la evaluación sobre la efectividad de ese reconocimiento que es 
equivalente a la participación y al logro del buen vivir por parte de la población 
indígena. Ese reconocimiento será un logro histórico cultural precisamente en 
la medida en que provenga de la voz misma de los pueblos indígenas.

El nuevo marco de los derechos humanos

Tal como se ha señalado antes, es en el siglo XX cuando se produjeron cam-
bios significativos en la formulación de los derechos humanos y, en particular, 
los derechos de los pueblos indígenas. El derecho internacional, como producto 
de los diversos acontecimientos que se produjeron en el siglo XX, se encaminó 
por una vía de apertura y reconocimiento que dejaba muy atrás la historia que 
inició con la conquista y la colonización y que fue seguida luego por diversas 
corrientes doctrinarias especialmente con el “derecho de gentes” esencialmen-
te en su versión positivista.

Los convenios internacionales que se suscribieron en favor del reconoci-
miento de los pueblos indígenas (como los que promovió la OIT, tratados en el 
Capítulo 1 de la presente investigación), surgieron en un marco histórico y cultu-
ral distinto al que había dominado el largo período de colonización y neocoloni-
zación que se había desarrollado desde el siglo XV. Las guerras mundiales y las 
nuevas correlaciones de poder que comenzaron a establecerse a escala mun-
dial suponían el reconocimiento de diversos países y pueblos que habían sido 
sometidos a un proceso de despojo y opresión. En el caso de América Latina las 



87

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

luchas sociales y políticas que se produjeron en la segunda mitad del siglo XX 
tuvieron efectos de diverso tipo en el seno de diversas comunidades y sectores 
de la población. La tensión entre corrientes liberales y tendencias socialistas o 
socialdemócratas ha sido la constante. El empobrecimiento de los pueblos azo-
tados por la mezcla del imperialismo capitalista y el caudillismo populista, dio 
también lugar a la toma de conciencia de que los sectores históricamente opri-
midos debían reivindicar sus derechos, largamente conculcados.

Este nuevo marco histórico se expresó en una cultura política y jurídica dis-
tinta a la que había predominado hasta comienzos de siglo. Comenzó a produ-
cirse un proceso que buscaba revertir las tendencias que habían legitimado la 
opresión de las comunidades indígenas desde doctrinas y legislaciones ampa-
rados en la soberanía del Estado nación o de los imperialismos emergentes. El 
concepto de justicia ha venido ocupando diversos espacios y momentos de la 
historia más reciente. Se puede apreciar una significativa coincidencia, por ejem-
plo, entre las tradicionales aspiraciones de los pueblos indígenas y la preocupa-
ción por la cuestión de la justicia que se aprecia en los movimientos sociales, en 
las instituciones nacionales e internacionales y en el ámbito académico. Puede 
advertirse la manera como el derecho consuetudinario indígena empezó a for-
mar parte de foros internacionales que se ocupaban de los derechos de los pue-
blos en el marco de una concepción más amplia de la justicia y bajo el amparo 
de nuevas generaciones de derechos humanos que venían siendo reconocidos.

Se arribaba a la conclusión de que la desigualdad social y económica, así 
como la inequidad moral y política eran expresiones de la injusticia que se ha-
bía sedimentado a lo largo de varios siglos. La aparición de tendencias globa-
lizadoras, si bien suponían la creación de nuevos mecanismos de opresión y 
sometimiento neocolonial, también coincidían con la toma de conciencia del 
problema de la justicia como un asunto global y a la vez local. La redefinición 
de la justicia y el reconocimiento de la progresividad de los derechos se convir-
tieron en un ámbito de reflexión y discusión que ha tenido efectos notables, por 
ejemplo, en el ámbito latinoamericano. Tal como se verá en el próximo capítulo, 
el reconocimiento de la interculturalidad, del derecho consuetudinario como 
derecho universal y la necesidad de respetar y fortalecer los espacios geográ-
ficos y culturales que fueron desarrollados por las comunidades indígenas, se 
expresaron en un aspecto destacado del nuevo constitucionalismo.

El hecho de que en los recientes textos constitucionales de diversos países 
se haya reconocido y legitimado la existencia de las comunidades y naciona-
lidades indígenas, así como el ejercicio de sus derechos, es una muestra de los 



88

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

avances que ha tenido la convergencia de diversas tendencias que tienen como 
eje la reivindicación universal y particular de la justicia. Se asiste así al ideal de 
que la reflexión y consideración de la idea de justicia sea considerada como la 
piedra de toque para examinar la legitimidad del derecho, y no al revés, como se 
hizo durante siglos de colonización. Y si bien persisten claras tendencias de des-
igualdad económica y social particularmente en el caso de los pueblos indíge-
nas, se ha puesto de relieve la justicia y la justificación de la jurisdicción indígena.

Esto no significa que se hayan alcanzado los ideales y las expectativas de 
dichos pueblos. Uno de los principales problemas que han aparecido en este 
ámbito, como veremos, está relacionado con la efectiva aplicación de la justicia 
indígena, así como el respeto a su jurisdicción. Ya existen doctrina y jurispru-
dencia en este sentido, especialmente en el campo del derecho procedimen-
tal. Pero lo más importante, precisamente porque no se ha de anteponer el 
procedimiento y las legislaciones que se encuentran en un rango inferior a la 
constitución, es que predomine la idea de justicia como un criterio cultural y 
filosófico que es el que le ha dado sentido histórico y pertinencia social y políti-
ca al nuevo constitucionalismo.



89

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Justicia
indígena.
Reconocimiento 
cultural, político
y normativo

Cap4



90

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

E
n el presente capítulo se van a considerar diversos ámbitos y perspectivas 
que permiten examinar la cuestión de la justicia indígena. Después de al-
gunas referencias significativas relacionadas con el marco internacional 

que se ha ocupado de los derechos de los pueblos indígenas y de su impacto en 
América Latina, se tratará la incorporación que tuvo el derecho indígena en el 
desarrollo constitucional. En este sentido se hará énfasis en la interculturalidad 
y la plurinacionalidad y especialmente en la constitucionalización de la justicia 
indígena y en su tratamiento desde el punto de vista procesal.

Se habla de las iniciativas de organizaciones internacionales que han te-
nido mayores alcances para los derechos de los indígenas, referentes a la in-
terculturalidad de los pueblos, con atención al caso de Latinoamérica. Se ha 
planteado el carácter identitario de la cultura, así como su existencia colectiva, 
el derecho a la participación y la libre determinación en la administración de 
la justicia que debe ser respetado por los Estados. A su vez se menciona cómo 
la Comisión Interamericana de Derechos Humanos promueve el respeto y la 
protección de los derechos con la naturaleza, así como también habla sobre 
la preocupación de vulnerabilidad que sufren los pueblos indígenas. En la ac-
tualidad, estos acuerdos ayudan a estas nacionalidades. En Ecuador existen 
partidos políticos que los representan, que influyen y tienen participación más 
activa en el Estado.

Para los pueblos indígenas en estos últimos tiempos se han reconocido la di-
versidad de sus derechos, quedando pendiente tomar en cuenta las diferencias 
que existen entre las diversas culturas que tiene Ecuador. Pese a los estudios 
realizados, aún existen formas mentales que pueden llevar a ideas equivocadas 
sobre la relación que existes entre las culturas. Se considera al racismo y la dis-
criminación como problemas de los Estados, enfocados en visiones centralis-
tas que fomentan estos problemas, que vienen desde el seno legislativo, y de los 
partidos sociales que suelen disfrazar estos problemas por medio del lengua-
je mediático. Se habla de la interculturalidad, considerado como un punto de 
avance que ayuda al reconocimiento y la tolerancia, lo cual ayuda a la construc-
ción de una sociedad que solicita respeto e igualdad y plantea la eliminación 
del racismo.

La Constitución del Ecuador en 2008 reconoce la diversidad de los pue-
blos, lo cual supone un avance significativo respecto a la interculturalidad y al 
consiguiente respeto en situaciones de conflicto que permita superar inconve-
nientes y promover el enriquecimiento de los pueblos. Se habla de la relación 
complicada existente entre la Constitución y la realidad de Ecuador, mediada 



91

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

por los procesos de organizaciones internacionales, dando como resultado que 
el Estado cuenta con notables desafíos por el condicionamiento de políticas ex-
ternas relacionadas con la interculturalidad.

Los pueblos indígenas en el foro internacional

Ya en el capítulo II se ha hecho referencia a algunos convenios que suscri-
bieron diversos países en el marco de la Organización Internacional del Trabajo. 
Aquí interesa subrayar el Convenio 169 considerando que ha sido la iniciativa 
internacional de carácter normativo que ha tenido mayores y mejores alcances 
en el reconocimiento de los derechos de los pueblos indígenas. Sus postulados 
ponen de relieve una concepción más avanzada respecto al convenio 107 de la 
OIT aprobado en 1957, ya que sus normas dejan de lado la vaga idea de incorpo-
ración que, en el fondo, suponía la disolución de las comunidades indígenas en 
el seno de las tradiciones y la cultura occidental. El convenio 169 supone, más 
bien, el reconocimiento de la interculturalidad al concebir a los indígenas como 
pueblo al que le pertenecen un conjunto de derechos.

Se debe reconocer entonces que la OIT, tal como se ha visto a través de la con-
sideración de diversos aspectos, ha representado una referencia de gran valor para 
América Latina y específicamente para el Ecuador respecto a la cuestión indígena. 
Considerando que se trata de una organización internacional dedicada al tema del 
trabajo, se ocupó de los pueblos indígenas al tomar en cuenta el carácter vulnerable 
de su situación laboral. A partir de esa preocupación se incorporaron diversos pos-
tulados y exhortaciones, particularmente a los países latinoamericanos, relaciona-
dos con la identidad cultural, la existencia colectiva, el derecho a la participación y 
sobre todo a la libre determinación que ha de expresarse en la administración de 
justicia que, como bien se sabe, hace uso de procedimientos especiales de carácter 
ancestral que deben ser respetados por el estado en el marco de la Constitución.

Igualmente, ya se ha señalado que la OIT exhortó a los países que suscribie-
ron el citado convenio a promover la consulta y la participación de los pueblos 
indígenas en el contexto de los respectivos procedimientos políticos, jurídicos y 
administrativos.  De esta forma los pueblos indígenas adquieren, al menos des-
de el punto de vista de la retórica del derecho internacional, un status histórico 
que siempre se les había negado pues es necesario evaluar y seguir evaluando 
las dificultades y las posibilidades para que los postulados de dicho convenio 
se hagan valer y, sobre todo para que sean los mismos pueblos indígenas los 
que den su visto bueno a los logros que se alcancen.



92

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Seguramente no es casual que el Convenio de la OIT haya sido incorpo-
rado parcialmente en diversas constituciones de América Latina y que, in-
cluso, se planteara la necesidad de retomarlo y profundizar la cuestión de 
los derechos de los pueblos indígenas tal como lo hizo la Organización de los 
Estados Americanos en el año 2007 a través de la Comisión Interamericana 
de Derechos Humanos al tratar de promover la armonización de políticas 
públicas y el respectivo ordenamiento jurídico que permitiera consolidar 
dichos derechos.

La Comisión Interamericana de Derechos Humanos señala que ya desde 
los años 80 había realizado diversos planteamientos en torno a los derechos de 
los pueblos indígenas. Y en el año 2007, en el Informe Anual sobre los derechos 
humanos se presentó una relatoría donde se instaba a promover la protección y 
el respeto de los pueblos indígenas en atención a sus territorios, su unidad eco-
nómica, los derechos humanos y en general sus vínculos económicos, sociales 
y culturales con la naturaleza. Del mismo modo, advierte sobre los problemas 
que han existido para el reconocimiento efectivo de los derechos de los indíge-
nas más allá de la retórica constitucional. Pues si bien es cierto que la Comisión 
reconoce los avances legales que se produjeron en ese sentido en América Lati-
na a partir de las iniciativas de las sociedades y los respectivos Estados, también 
llama la atención sobre la situación de vulnerabilidad y desconocimiento que 
han venido afectando a las comunidades indígenas.

En el año 2009 se da un paso más significativo cuando la Comisión Inte-
ramericana de Derechos Humanos de la OEA produce un documento más 
sistemático sobre los pueblos indígenas . En dicho documento se realiza una 
presentación de las fuentes jurídicas que amparan los derechos territoriales 
indígenas. Se hace mención al Convenio 169 de la OIT y de otros tratados inter-
nacionales en los que se ha insistido en el reconocimiento de esos derechos. 
Del mismo modo, se busca consolidar las definiciones de pueblos indígenas, 
sus tierras y recursos naturales y se establecen las obligaciones del Estado de 
garantizar los derechos de dichos pueblos. En esta dirección se puede obser-
var el documentado y sistemático énfasis que se hace en el derecho de pro-
piedad sobre el territorio considerándolo histórica y culturalmente desde sus 
bases ancestrales. Del mismo modo, se señala el problema de la ausencia de 
protección del derecho de propiedad cuya consecuencia fundamental es la 
afectación del ejercicio efectivo de ese y otros derechos humanos. Un aspecto 
igualmente destacable es el señalamiento de los derechos sobre los recursos 
naturales en contra de las tendencias económicas de carácter extractivo que 
han afectado los territorios indígenas.



93

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Quizás el aspecto más significativo de este documento se halla en el hecho de 
que la defensa material y cultural de los derechos de los pueblos indígenas esté rela-
cionada con el ámbito político y jurídico pues, ciertamente, no habría uso y disfrute 
de las tierras y de los bienes sin el marco jurídico y sin la participación política de los 
mismos pueblos indígenas. Es por ello, tal como ya lo había asumido el Convenio 169 
de la OIT, que se insiste en el derecho a la consulta y a la participación de manera tal 
que la opinión y el protagonismo de los indígenas adquiera más reconocimiento y 
por ello se hace énfasis en la obligación general de los estados para que estos dere-
chos sean efectivos. Finalmente, en el documento se plantea la necesidad de que 
existan suficientes garantías para que los pueblos indígenas tengan acceso a la justi-
cia, no sean afectados por los laberintos de la burocracia estatal y, como consecuen-
cia, puedan ser reparados sus derechos por las violaciones que afecten su vínculo 
con sus territorios, con sus propiedades y en general con sus derechos humanos.

En la actualidad, la existencia de acuerdos internacionales confirma que la 
aspiración de los pueblos indígenas en temas de autodeterminación se ha visto 
reflejada en el aumento de su participación política en la región y específica-
mente en Ecuador. Los pueblos indígenas tienen curules políticos en el gobier-
no nacional, así como en los municipios, cuyos líderes han decidido formar sus 
propios partidos. Cabe resaltan que, en Ecuador, existen movimientos indíge-
nas muy influyentes, lo cual es facilitado por el voto, permitiendo así un involu-
cramiento más activo en los debates e incidencia en el Estado. De esta manera, 
se han implementado instrumentos que facilitan la toma de decisiones, como 
el consentimiento informado, previo y libre. En el país ya no es recurrente pre-
guntar si los pueblos indígenas deben o no participar en la toma de decisiones 
que influyen en su modus vivendi, sino más bien cuándo y cómo.

La cuestión del reconocimiento cultural de los
pueblos indígenas

Hemos visto que desde el siglo XX los pueblos indígenas han sido tomados en cuen-
ta con motivo del reconocimiento de sus diversos derechos. Y si bien ha sido un proceso 
que revirtió las tendencias opresivas y excluyentes por parte del colonialismo y el neo-
colonialismo, quedan pendientes, como hemos dicho, diversos aspectos fundamenta-
les relacionados con el reconocimiento de dichos derechos más allá de la retórica que 
se encuentra en las normativas y que supone tomar en cuenta la heterogeneidad y las 
diferencias que tienen como base la existencia de diversas culturas, comunidades e in-
cluso nacionalidades dentro de un mismo país como es el caso de Ecuador.



94

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Afortunadamente tal como lo han mostrado los diversos estudios prove-
nientes de FLACSO, de la Universidad Andina Simón Bolívar, por ejemplo, o los 
aportes que han producido los diversos eventos realizados en América Latina 
y en LASA, se han desarrollado diversos debates y una tendencia cada vez más 
pronunciada dirigida a los así llamados estudios culturales que representan 
un aporte latinoamericano en el campo de las ciencias sociales y humanísti-
cas que ha servido y a su vez se ha nutrido de la experiencia histórica de los 
pueblos indígenas. Aunque esto no significa que el reconocimiento de la exis-
tencia de la interculturalidad o de la multiculturalidad, tal como aparece en las 
constituciones de Ecuador y Bolivia sea suficiente para que estas realidades 
hayan sido asumidas social y políticamente.  Este aspecto debe ser examinado 
y evaluado a partir de una condición que ha sido tomada como uno de los ejes 
principales de la presente investigación, a saber, la necesidad de que sean los 
mismos pueblos indígenas los que hagan valer la fuerza de la heterogeneidad 
de sus relaciones culturales con la sociedad y que esto, por tanto, no sea el re-
sultado de un predicamento político, jurídico o académico.

Por otro lado, es necesario advertir que, si bien los estudios culturales y el 
reconocimiento histórico de la interculturalidad constituyen un aporte para 
la comprensión de la complejidad de América, se trata de una vía de explora-
ción que puede estar sujeta a intereses geopolíticos, a tendencias económicas 
y sobre todo, a diversas formas de ocultamiento de la realidad que lleva a una 
concepción inadecuada de las relaciones entre las culturas. El caso del racis-
mo norteamericano es una muestra de ello. O el reconocimiento del valor de 
las culturas latinoamericanas y particularmente de las culturas indígenas en el 
seno de una concepción del mundo determinada por la hegemonía ideológica 
y cultural de los pueblos anglosajones y europeos.

Los pueblos indígenas, particularmente desde el siglo XX, han tratado de 
ser reivindicados asumiendo su diversidad cultural. El indigenismo como ten-
dencia teórica ideológica y política se ha expresado más recientemente en la 
necesidad de hacer valer la heterogeneidad indígena del mismo modo como 
cabe hacerlo respecto a la heterogeneidad de cualquier grupo social. Se trata, 
en suma, de un debate que sigue pendiente dadas las complejidades que supo-
ne y sobre todo por el hecho de que en la práctica las comunidades indígenas 
no se han visto desde una visión que asume la diversidad sino más bien desde 
la idea del otro tal como se formó desde la conquista y la colonización.

En este escenario el Estado ecuatoriano no ha asumido en todos sus al-
cances las responsabilidades previstas en la constitución de 2008. Y esto 



95

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

cabe decirlo también de la misma sociedad ecuatoriana. Ni el Estado, a través 
de las instituciones y las leyes, ni la sociedad, que se asume así misma como 
resultado del mestizaje, han logrado establecer un dialogo igualitario con las 
comunidades indígenas. Se observa más bien el ejercicio de una visión cen-
tralista y asistencialista que supone el no reconocimiento y en definitiva la 
discriminación de los pueblos indígenas tal como se observa en la actualidad 
tanto desde el punto de vista material y cultural como desde el punto de vista 
político y jurídico.

Valga destacar que esta discriminación real se ve muchas veces ocultada 
por el mundo de las formas lingüísticas que provienen del ámbito legislativo, 
del discurso de los políticos, de los luchadores sociales, o de los sectores inte-
lectuales que han terminado ritualizando los términos que se han acuñado en 
favor del reconocimiento de los pueblos indígenas y sus diversas culturas. Los 
giros lingüísticos que han venido acompañando el tratamiento de la cuestión 
indígena en los últimos tiempos podrían representar un avance significativo 
para su comprensión, pero también han sido una forma de desplazar la reali-
dad de los problemas a través de las máscaras del lenguaje. Tal como lo ha dicho 
Octavio Paz en sus reflexiones sobre la cultura mexicana y latinoamericana, las 
máscaras en muchos casos sustituyen la realidad y con ellas emergen el simu-
lacro y la desconfianza.

El nuevo concepto de “interculturalidad” representa un avance significativo 
respecto a los antiguos conceptos de “multiculturalismo” y de “pluriculturali-
dad”. Estos últimos solo describían una situación de hecho, es decir, la existen-
cia de múltiples culturas en determinado lugar, y planteaban su reconocimien-
to, respeto y tolerancia en un marco de igualdad. Sin embargo, no eran útiles 
para analizar las relaciones de conflicto o convivencia entre las diversas cultu-
ras, pues no permitían examinar otras formas de diversidad regional, de género, 
generacional, pero, sobre todo, no permitían analizar la capacidad que cada una 
de ellas tiene para contribuir y aportar a la construcción de relaciones de convi-
vencia, equidad, creatividad y construcción de lo nuevo.

Esta nueva potencialidad del concepto de la “interculturalidad” abre una 
nueva agenda política: la construcción de una sociedad intercultural que no solo 
demanda del reconocimiento de la diversidad, su respeto e igualdad, sino que 
plantea la necesidad de desterrar el racismo de manera activa, promover nego-
ciaciones permanentes entre los diversos para construir nuevas síntesis (interfe-
cundación), lograr una compresión plural de la realidad, canalizar los conflictos 
y construir un futuro equitativo e incluyente. La interculturalidad parte de la idea 



96

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

de que los humanos comparten muchos elementos y que cada cultura tiene los 
suyos propios, lo cual permite el diálogo intercultural en el que intervienen con-
cepciones, visiones, intereses económicos, sociales y políticos que deben ser ne-
gociados. De hecho, este diálogo debe ser equitativo, transparente y fluido.

La Constitución y el Estado ante la multiculturalidad

Tal como se ha visto, en el marco histórico de los cambios constitucionales 
que se produjeron en América Latina a finales del siglo XX, la Constitución de 
Ecuador fue modificada en 1998 y 2008 incorporando la diversidad cultural 
y la relación entre las culturas como un aspecto intrínsecamente relacionado 
con la existencia de los pueblos indígenas. Se puede sostener que este cambio 
constitucional representó un avance significativo en atención al desarrollo de la 
interculturalidad. Valga mencionar que la interculturalidad ha sido concebida 
como un proceso de diálogo igualitario donde se promueve la integración y el 
enriquecimiento de las culturas, tal como lo ha señalado por ejemplo Hoffe Ot-
fried. En este sentido, al ser igualitaria, la interculturalidad supone el respeto del 
otro sin lo cual se puede caer en situaciones conflictivas. El respeto que debe 
estar presente en el diálogo y que supone el reconocimiento, es precisamente 
la actitud y el medio fundamental para superar los naturales obstáculos que 
pueden surgir y promover el mutuo enriquecimiento.

Esto no significa que la constitución, al reconocer la interculturalidad, haya 
establecido las condiciones sociales y políticas que permiten efectivamente 
la existencia de una relación de igualdad. Como ha dicho Catherine Walsh, la 
interculturalidad es “Utilitaria, pues promueve el diálogo y la inclusión sin to-
car las causas de la dominación”. Esta situación plantea un problema de fondo, 
pues si las normas constitucionales no parten ni hacen posible una relación de 
igualdad, entonces quedan afectadas las posibilidades de la interculturalidad 
a pesar de que esta haya sido reconocida discursiva y teóricamente. Si se toma 
en cuenta, por ejemplo, la extrema condición de desigualdad económica que 
se evidencia con la pobreza presente en numerosas comunidades indígenas 
del Ecuador, la interculturalidad si bien puede ser vista como un paradigma no 
supone en los hechos un proceso real de reconocimiento. Esta es una parado-
ja histórica que se produce al observar la relación que existe entre los cambios 
constitucionales y la realidad social y política del Ecuador.

De allí que el Estado ecuatoriano, a través de las diversas políticas públicas que 
surgen de sus instituciones, no haya podido asumir de un modo eficiente y mu-



97

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

cho menos exitoso la interculturalidad que demandan los diversos pueblos. La 
razón de ello se encuentra en el hecho de que el Estado ha seguido tendencias e 
imposiciones económicas y financieras provenientes de organismos internacio-
nales que no han hecho más que consolidar un proceso de neocolonización esta 
vez en un marco global. Aquí se observa la consolidación de la paradoja histórica 
antes mencionada pues ante las demandas de interculturalidad reconocidas en 
la Constitución, el Estado no cuenta con las estructuras y los procesos adecuados 
para que se haga posible y, más importante que eso, se encuentra condicionado 
por relaciones económicas y políticas externas que promueven la hegemonía de 
la dominación haciendo de este modo inalcanzable el proceso de diálogo iguali-
tario que exige la interculturalidad. No puede haber entonces respeto, delibera-
ción, simetrías y posibilidades de enriquecimiento mutuo si existen procesos y 
factores de dominación que funcionan a través de los esquemas formales de la 
democracia liberal, sin que esos esquemas tengan consecuencias reales.

En suma, el Estado ecuatoriano ha estado sometido a una tensión perma-
nente entre tendencias que provienen de las demandas de la sociedad y de los 
pueblos y las que tienen su origen en las imposiciones neoliberales que dictan 
los organismos internacionales en el marco de las relaciones económicas que se 
han venido desarrollando con la globalización. No es casual que a finales del siglo 
XX Ecuador haya tenido una notable inestabilidad política y que esta haya conti-
nuado con diversos matices hasta hoy. En ese contexto las demandas de intercul-
turalidad siguen siendo una mera expectativa, pero también un motivo para la 
lucha por el reconocimiento de los derechos de las comunidades indígenas.

El movimiento de protesta que se produjo en 2019 protagonizado especialmen-
te por los pueblos indígenas del Ecuador ante las medidas que iba a tomar el gobier-
no siguiendo los dictados del Fondo Monetario Internacional, son un claro testimo-
nio del fracaso de las políticas públicas, de la debilidad económica de los pueblos 
indígenas y, a su vez, de la fuerza y la capacidad de respuesta y participación de di-
chos pueblos en el escenario político. La interculturalidad sigue siendo en este sen-
tido, un problema, un desafío y un instrumento de lucha que puede expresarse de 
un modo contingente o como un proceso prolongado a lo largo de la historia. Desde 
hace más de un siglo esa es precisamente la tendencia que se observa.

Plurinacionalidad y nueva concepción estatal 

La plurinacionalidad supone un cambio fundamental en la tradicio-
nal idea mediante la cual se identificaba el Estado con la nación. Diversas 
constituciones latinoamericanas (entre las cuales se destacan las de Boli-



98

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

via y Ecuador) empezaron a definir los respectivos países como estados 
plurinacionales y multiétnicos. De allí que la plurinacionalidad suponga 
cambios en el orden político basados en el reconocimiento de realidades 
étnicas que se han consolidado a lo largo de la historia . Ecuador es un 
caso emblemático en este sentido al plantear en su Carta Magna la exis-
tencia de diversas naciones, con lo cual se incorpora a los indígenas como 
sujetos sociales que poseen los mismos derechos que el resto de la socie-
dad ecuatoriana y que, por tanto, no quedan expuestos a situaciones de 
discriminación y exclusión.

Esta nueva situación de reconocimiento ha sido posible por la resistencia 
y las iniciativas de los pueblos indígenas asumidas en foros mundiales, regio-
nales y nacionales que han tenido consecuencias tanto en el orden político 
como en el orden jurídico. Más que la fragmentación de un país y el antago-
nismo entre sus partes, se trata de un nuevo proceso de reconstrucción  his-
tórico cultural marcado por la necesidad de hacer valer la justicia en diversos 
sectores que habían sido apartados de ella.  Es importante aclarar, tal como 
lo establece la constitución ecuatoriana de 2008, que el reconocimiento de 
la plurinacionalidad no supone un proceso de separatismo ni de indepen-
dencia, sino más bien la posibilidad de que los pueblos indígenas posean la 
autonomía política y jurídica suficiente para decidir sobre asuntos que a ellos 
les compete.

Afortunadamente, por ahora se han disipado en buena medida los temo-
res que habían aparecido en ese sentido en el seno de la Asamblea Consti-
tuyente que dio lugar a la Constitución. Y esto puede deberse a dos motivos. 
Por un lado, al hecho de que las reivindicaciones de los pueblos indígenas 
no han representado una amenaza para el resto de la sociedad. Y, por otro 
lado, que esas reivindicaciones pueden ser vistas, más bien como un proce-
so de beneficio recíproco y de fortalecimiento de la sociedad ecuatoriana 
en su conjunto.

Estos cambios se han producido en sintonía con los nuevos escenarios 
que se han desarrollado en América Latina en el campo jurídico y político. Se 
han elaborado nuevas formas de incorporación de los pueblos indígenas en 
los países vecinos a Ecuador y se ha tomado conciencia de la necesidad del 
reconocimiento de sus demandas y sus derechos. No se trata pues, en el caso 
de Ecuador, de una historia contingente y aislada, sino de un movimiento re-
gional que ha tenido frutos tangibles convertidos en una oportunidad en favor 
de la plurinacionalidad.



99

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

A su vez se ha generado la ampliación de los derechos, lo cual ha hecho 
que los pueblos indígenas pueden demandar otros derechos que existen en la 
Constitución, y no sólo sus derechos específicos colectivos. Por ejemplo, se es-
tablece que una comunidad indígena puede demandar cuando existan actos 
violentos en contra de los derechos sociales, denominados derechos del buen 
vivir o sumak kawsay en la nueva Constitución, así como también los derechos 
de atención prioritaria para infantes, mujeres en proceso de gestación, adultos 
mayores, entre otros. De esta manera se han impedido las prácticas que ha eje-
cutado el Tribunal Constitucional del Ecuador cuando se trata de demandas de 
indígenas por violación de sus derechos constitucionales. Estas demandas han 
sido rechazadas debido a que carecían de legitimación activa es decir que no se 
podía comparecer en juicio.

Esta nueva situación supone reforzar en alguna medida las tendencias ha-
cia la descolonización en contra de la tradición que a partir de la realidad del 
Estado nación había establecido un largo proceso de dominación y opresión. 
Esto no significa, como se ha dicho antes, que solamente los cambios en el texto 
constitucional sean suficientes para modificar y generar realidades que estén 
vinculadas a las aspiraciones de los pueblos indígenas, pero se trata de cambios 
que no han sido producto de una decisión de las élites y, por ello mismo, tienen 
la fuerza histórica suficiente para hacerse valer a pesar de la hegemonía y el con-
trol social que se empezó a ejercer con el establecimiento de la colonización.

De allí que los pueblos indígenas tengan la posibilidad de establecer rela-
ciones justas de negociación y de beneficio recíproco que permita el recono-
cimiento de su autonomía y el desarrollo de sus potencialidades creadoras. 
El indígena precisamente, por su sentido comunitario de la vida, reúne todas 
las condiciones para ser altamente productivo y alcanzar niveles de desa-
rrollo social que hasta ahora se le han impedido tener. Se trata de un desafío 
para los indígenas y también para la sociedad ecuatoriana en el marco de la 
nueva Constitución.

Se puede afirmar, en definitiva, que América Latina ha venido desarrollan-
do nuevos procesos culturales desde finales del siglo XX estrechamente vincu-
lados con el reconocimiento de las condiciones históricas existentes donde los 
pueblos indígenas ocupan y han de tener un rol fundamental. El hecho de que 
ese rol se encuentre reconocido en las constituciones, en las políticas públicas 
de los Estados, en el seno de las sociedades y en los foros y debates regionales 
no es una experiencia azarosa sino el fruto de una necesidad alimentada por 
una nueva mirada que parte de lo político que se expresa en un nuevo orden 



100

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

jurídico. Se trata de una reconstrucción cultural que supone la redefinición de 
viejos conceptos y la creación de otros que a su vez habrán de ser actualizados 
con las diversas experiencias que supone adaptar el orden y los procedimien-
tos jurídicos a la realidad de las exigencias de los pueblos indígenas.

Ya no puede concebirse lo político, lo jurídico y lo cultural bajo una relación 
escindida sino, antes bien, como una nueva experiencia lingüística y existen-
cial que ponga de relieve la riqueza cultural que supone la incorporación de 
nuevos intercambios. Lo más importante en este contexto es llamar la atención 
sobre el hecho de que estas aspiraciones todavía están lejos de cumplirse si se 
considera que la realidad de las comunidades indígenas sigue estando afectada 
por situaciones de desigualdad y exclusión que como se sabe, son producto de 
un proceso histórico y no podrán ser cambiadas con el mero optimismo de la 
voluntad.

El reconocimiento constitucional de los
derechos indígenas

El artículo 171 de la Constitución del Ecuador de 2008 se refiere a “las auto-
ridades de las comunidades, pueblos y nacionalidades indígenas”. Esta expre-
sión puede parecer obvia y natural en un texto normativo que, como otros, se 
ha referido a los indígenas. Pero es necesario subrayar que allí se habla de las au-
toridades y con ello se pone en evidencia una concepción general de recono-
cimiento político, pues la autoridad no es una instancia o ejercicio menor, sino 
que está referida a tres tipos de sujetos sociales de diverso tamaño y compleji-
dad. Cuando se habla de comunidades, pueblos y nacionalidades se reconoce 
la existencia de diversos órdenes sociales que no se encuentran aislados y que 
no han de ser vistos como tal sino como conjuntos de grupos sociales que se 
relacionan entre sí.

En el mismo artículo se dice que las citadas autoridades “ejercerán funcio-
nes jurisdiccionales”, es decir, se pasa del reconocimiento de lo político al reco-
nocimiento de lo jurídico. Y ello supone necesariamente que se ha de hacer va-
ler la justicia indígena si se toma en cuenta que no se trata del derecho positivo 
sino del derecho consuetudinario que tiene tanta o más fuerza que el orden ju-
rídico establecido a partir de la constitución. Este aspecto debe subrayarse pues 
el reconocimiento de la jurisdicción indígena supone la existencia de la justicia 
como una instancia cultural lógica e históricamente anterior. El derecho es tal 
en la medida en que es justo. Y la jurisdicción indígena, que supone el ejercicio 



101

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

de derechos, será justa en la medida en que se encuentra amparada por una 
concepción de la justicia que sirve de guía para el ejercicio de las funciones ju-
risdiccionales. Y, por otro lado, debe tenerse en cuenta que lo jurisdiccional no 
corresponde a un ámbito geográfico difuso, pues, así como la constitución y las 
leyes poseen un alcance geográfico determinado donde se incorpora también 
el valor de los tratados internacionales, la jurisdicción indígena se corresponde 
con los espacios geográficos en los cuales habitan las comunidades, los pueblos 
y las nacionalidades.

No es casual entonces que en el artículo 171 se considere el ejercicio de las 
funciones jurisdiccionales “con base en sus tradiciones ancestrales y su dere-
cho propio, dentro de su ámbito territorial”. En este sentido, igualmente, debe se-
ñalarse que los reconocimientos de las tradiciones ancestrales no es un asunto 
fortuito sino el resultado de un proceso histórico, pues esas tradiciones, existen-
tes antes de la conquista y continuadas de diversas maneras hasta hoy, repre-
sentan la base cultural desde la cual es posible legitimar en términos reales las 
autoridades, los grupos sociales y las funciones jurisdiccionales. Con esto debe 
ponerse en evidencia la centralidad de lo histórico, lo etnográfico y lo antropo-
lógico como bases para concebir el reconocimiento de la justicia indígena. El 
mencionado artículo hace igualmente referencia al “derecho propio”, y con esto 
deja claramente establecido que la función jurisdiccional de los indígenas no es 
una experiencia contingente y casuística, sino que está basada en el derecho, 
pero no de cualquier derecho, sino en el que han desarrollado con base en sus 
tradiciones ancestrales.

Valga destacar que dentro de la justicia indígena el castigo no es lo más im-
portante, pues el objetivo es restablecer la armonía y el equilibrio en el seno 
de la comunidad y reintegrar al individuo en la sociedad. Por ello no es posible 
ofrecer una interpretación basada en el derecho occidental a la cuestión de 
cómo se practica la justicia indígena. El procedimiento legal difiere de un pue-
blo a otro y no se encontrará exactamente el mismo sistema de justicia incluso 
en dos pueblos vecinos. Sin embargo, existen cinco pilares en la administración 
indígena de justicia.

En primer lugar, el aviso de solicitud (Willachina): lo primero que debe hacer 
la persona afectada es informar oralmente a los líderes del consejo qué ha suce-
dido, por ejemplo, peleas, robos o muertes. En segundo lugar, el examen del pro-
blema (Tapuykuna): que consta de varios procedimientos, como determinar 
la magnitud del conflicto, verificar la muerte en caso de asesinato, determinar 
quién es el culpable y, en algunos casos, buscar la casa o el lugar donde el cri-



102

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

men tuvo lugar. En tercer lugar, la confrontación del acusado y el demandante 
(Chimbapurana): que consta de dos partes. Primero, el presidente del consejo 
instala la asamblea, que es informado en detalle de la situación y las conclusio-
nes de la investigación, se informa a la comunidad de quiénes son los acusados, 
dónde, cómo y cuándo tomó el conflicto. Segundo, la parte acusadora informa 
oralmente sobre los hechos que los hicieron iniciar el proceso legal y, posterior-
mente, la parte acusada puede defenderse y aceptar o negar las acusaciones 
que se le presentan. Si aceptan las acusaciones, él se le permite pedir perdón 
frente a la asamblea y, por lo tanto, provocar una reducción o cancelación del 
castigo. En cuarto lugar, la determinación del castigo (Kischpichirina) conside-
rando que existen numerosos castigos, como multas, devolución de objetos 
robados más pago de daños, baño frío, batido de hierbas, trabajo comunitario 
y, en raros casos expulsión de la comunidad. Y en quinto lugar la aplicación del 
castigo (Paktachina): los castigos físicos deben ser llevado a cabo por hombres o 
mujeres honestos y respetados. En general las personas que ejercen los castigos 
son ancianos, familiares, padrinos, el presidente del consejo u otras autoridades 
indígenas locales.

La incorporación de los derechos de la mujer también es asumida en la for-
mulación del artículo 171 pues allí se habla del ejercicio de las funciones juris-
diccionales “con garantía de participación y decisión de las mujeres”. Como se 
sabe, la discriminación de la mujer ha sido una constante histórica y sólo en los 
últimos tiempos se ha buscado revertir en la práctica y en el orden jurídico. Y si 
bien, los pueblos indígenas le reservan a la mujer obligaciones y derechos en el 
marco de sus tradiciones ancestrales, la constitución establece la necesidad de 
garantizar su participación y decisión en los asuntos jurisdiccionales. Las mu-
jeres indígenas han sido limitadas por una mentalidad machista y patriarcal, la 
cual tiene un peso político o influye en la relación social – familiar. Es por esto 
que la Constitución debe exigir a la autoridad indígena que realice sus respec-
tivas funciones en donde se respeten los derechos humanos, especialmente el 
de las mujeres indígenas. De allí la importancia de que se hayan incorporado 
a las actividades de formación, conducción y organización social, tal como ha 
sucedido con la creación de las Escuelas de Formación Política de Mujeres Lí-
deres de la ECUARUNARI.

Por otro lado, digno de hacer notar que la Constitución de 2008 establece 
en el citado artículo que “las autoridades aplicarán normas y procedimientos 
propios para la solución de sus conflictos internos”. Este es, del mismo modo, el 
resultado de la legitimación de las formas como se viene ejerciendo la justicia 
indígena y, asimismo de los cambios que las autoridades indígenas puedan in-



103

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

troducir en dichas formas conforme a sus tradiciones ancestrales y su derecho 
propio con el fin de afrontar las dificultades y conflictos que puedan tener. Se 
puede observar que, con este artículo, referido a la justicia indígena, se recono-
ce la existencia del derecho sustantivo, así como de las normas y procedimien-
tos subsidiarios que emanan de dicha justicia.

De este modo, se reconoce la existencia de un orden jurídico indígena que, 
si bien está lejos de tener la complejidad del orden jurídico que rige en el Ecua-
dor desarrollado de un modo determinante a partir del derecho occidental, 
existe una base fundamental que permite advertir una simetría a través de la 
cual es posible establecer relaciones de diálogo y reciprocidad con el orden ju-
rídico del país. De esta forma se puede cumplir sin dificultad la disposición de 
que las normas y procedimientos provenientes de las autoridades indígenas 
“no sean contrarios a la constitución y a los derechos humanos reconocidos 
en instrumentos internacionales”. Esto debe ser así y, de igual forma debe cum-
plirse la condición recíproca, es decir, la constitución no puede ser contraria a 
las tradiciones ancestrales de los pueblos indígenas, a su derecho propio y a las 
normas y procedimientos que se adopten para la resolución de conflictos. Este 
es un punto, como se sabe, objeto de debates que ofrece la oportunidad para 
evaluar y hacer valer la vigencia de los principios de interculturalidad y pluri-
nacionalidad previstos ampliamente en diversos artículos de la constitución. 
Entre el artículo 1 y el 423 se pueden encontrar diversos artículos en los cuales 
se asumen estos principios de un modo enfático y sustantivo.

A lo largo de la historia se han podido observar los conflictos que se desa-
rrollan entre la justicia ordinaria y la indígena cuando se requiere que esta ha 
de ser aplicada cuando ha sucedido un ilícito que debe ser juzgado. Esto ha ge-
nerado desigualdades e inconformidades, ya que en este caso el Ecuador, por 
medio de su Constitución, debería garantizar que exista la libertad de ideología 
para que cada comunidad indígena la aplique cuando quiere realizar activida-
des de juzgamiento debido a problemas concernientes la convivencia o delitos. 
Del mismo modo, los resultados e informes que son emitidos por cada asam-
blea, deben ser aceptados y respetados por la justicia ordinaria.

Al considerar los artículos de la Constitución ecuatoriana de 2008 refe-
ridos al reconocimiento de la justicia indígena se ha podido apreciar que se 
trata de instrumentos fundamentales que permiten afianzar la lucha por las 
reivindicaciones indígenas, más allá del uso retórico que se le pueda dar a los 
respectivos textos. En tal sentido, es conveniente hacer énfasis en que dicho re-
conocimiento tiene también un alcance internacional pues recoge los consen-



104

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

sos que se han producido especialmente en el ámbito latinoamericano cuyas 
poblaciones indígenas han estado afectadas por los procesos de colonización 
y neocolonización.

Estos cambios constitucionales incorporan el reconocimiento de la exis-
tencia de los pueblos indígenas como un hecho histórico que va más allá de la 
conquista que se inició en el siglo XV, pues se trata de pueblos que habitaban 
un territorio, que cultivaron tradiciones ancestrales, que se desarrollaron social-
mente en comunión con la naturaleza y crearon un conjunto de normas para 
su organización y funcionamiento. Como se ha visto, este reconocimiento en 
el articulado de la constitución supone legitimar el derecho a partir de hechos 
incontrovertibles. No se trata, por tanto, de una concesión del Estado o de los 
gobiernos de turno, sino de la aceptación de diversas culturas que se habían 
desarrollado política y jurídicamente. La existencia de una filosofía y de una 
cosmovisión, tal como se ha visto, es precisamente la base de legitimación de 
su existencia y de sus derechos.

Los derechos indígenas constitucionalizados y su
legitimación estatal 

A pesar de la incorporación de los derechos indígenas en el marco de la 
constitución que supone entonces el reconocimiento de dichos derechos en el 
marco normativo del Estado, no necesariamente se puede asegurar que se ha 
alcanzado un estado cabal de legitimación. Ciertamente la constitución es un 
instrumento normativo y a la vez legitimador de las normas subsidiarias que 
se produzcan y de las acciones que se realicen en el seno de la sociedad. Pero 
ello no significa que efectivamente se reconozcan los derechos indígenas y, con 
ellos, la densidad, la potencia y los alcances de la cosmovisión que los pueblos 
han desarrollado especialmente en atención a la justicia. Este es un aspecto 
muy importante debido no solamente a las dificultades hermenéuticas y pro-
cedimentales que crea el derecho positivo, sino también al considerar las am-
bigüedades interpretativas que pueden surgir en la consideración del proceso 
de legitimación.

La legitimación, como ha dicho Habermas, es un proceso complejo donde 
deben cohesionarse la heterogeneidad de los hechos, la multiplicidad de las 
normas y los principios de validez y verdad.  En el caso de los pueblos indíge-
nas se presenta una complejidad semejante a la planteada por juristas y filóso-
fos, a la que se añaden los profundos desniveles históricos y sociales que han 



105

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

afectado a dichos pueblos. Esto hace que la legitimación suela ser invocada no 
por los sujetos sociales afectados sino por los creadores de las normas. Y de 
esta manera, aparece una dislocación esencial en los mecanismos discursivos 
y fácticos que dan lugar a un proceso real de legitimación, pues esta debe ser el 
resultado inmanente de las luchas y esperanzas de los pueblos indígenas y no 
meramente el producto de la ingeniería jurídica y de la retórica contenida en 
las políticas públicas.

En este contexto se pone de manifiesto el tradicional problema de las rela-
ciones entre legalidad y legitimidad. A pesar de que exista un andamiaje jurídi-
co que va desde la constitución hasta las leyes y que, por tanto, se pueda hablar 
de la legalidad de la justicia indígena, se puede observar también que esta jus-
ticia ha sido desconocida en los hechos e incluso en el marco del derecho pro-
cesal. Y esto mostraría entonces que la legitimidad de la justicia indígena sigue 
afectada por diversos obstáculos de carácter jurídico, social y cultural. El extre-
mo grado de aislamiento que se aprecia en diversas comunidades ecuatorianas 
de la sierra y de la selva, y más que ello, el deterioro y la exclusión a la que han 
sido sometidos incluso bajo el manto de políticas públicas asistencialistas, es un 
testimonio y un signo de la manera como efectivamente no se han legitimado 
sus derechos.

En este sentido, se debe llamar la atención sobre esta circunstancia políti-
ca e histórica, pues si bien los pueblos indígenas han sido afectados desde la 
conquista hasta hoy, no se trata de que sean salvados esta vez desde el Estado 
y sus leyes. Debe reconocerse que la constitución actual representa un paso 
fundamental en el reconocimiento de la justicia indígena, pero ello no ha de in-
terpretarse como una base que dé lugar a un proceso salvacionista del mundo 
indígena. Precisamente, iniciada la colonización en el siglo XVI se intentó salvar 
el alma de los indígenas y por esa vía se terminó esclavizándolos y sometién-
dolos a una historia de servidumbre. Entre el siglo XX y el XXI se ha superado 
notablemente ese esquema colonizador, pero detrás de la visión asistencialista 
del Estado puede encontrarse un nuevo intento de salvar a los indígenas bajo la 
retórica del reconocimiento de sus derechos. Y si en definitiva se constata que 
se trata solamente de retórica o de iniciativas políticas contingentes y someti-
das a la hegemonía de las élites, se podría quizás repetir, aunque bajo un nuevo 
formato, el esquema salvacionista.

Hay excepciones destacables como las que se hallan en el cooperativismo 

indígena apoyado por el Estado o la participación política que han alcanzado 

los indígenas en el ámbito legislativo, administrativo, judicial y académico. Pero 



106

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

esto no ha significado una reducción de las tendencias de inequidad e injusticia 

que los han afectado. Uno de los aspectos determinantes de la presente investi-

gación ha sido precisamente el de no entender la recuperación de los pueblos in-

dígenas como resultado de un proceso de intervención y reparación, sino como 

la experiencia autónoma de auto reparación que supone, obviamente, la presen-

cia del Estado sin que ello suponga que desde instancias políticas externas los 

indígenas han de organizar el sentido de sus aspiraciones ancestrales en el con-

texto de los desarrollos sociales y culturales actuales, pues solo en la medida en 

que los pueblos indígenas puedan ofrecer el testimonio cabal del reconocimien-

to de sus derechos puede hablarse de una transformación que permitiría pensar 

la legitimidad no como una referencia vacía sino como una realidad histórica.

Es preciso erradicar cualquier lectura lineal o reduccionista en el análisis 
y la relación entre pueblos indígenas y Estado. El reconocimiento de derechos 
por sí mismo no provocará un cambio estructural, sino es acompañado de una 
profunda transformación en la matriz estatal y cultural. Boaventura Santos de 
Sousa, afirma:

“Lo que está en disputa no es solamente un conjunto más o menos inno-
vador de políticas públicas, sino también, y, sobre todo, un pacto político 
nuevo que además contienen una dimensión de cambios civilizatorios. En 
este sentido, el pensamiento político de los cambios presupone el despla-
zamiento político de todos los instrumentos teórico - analíticos que impi-
dieron los cambios o los trivializan. Los cambios pueden resumirse en tres 
conceptos transicionales: Desmercantilizar, democratizar y descolonizar…”.

Expectativas como las planteadas por este teórico del pensamiento deco-
lonial, ciertamente exige que los pueblos indígenas puedan ver reflejadas sus 
aspiraciones ancestrales en el marco de la constitución. Esto permite dotarles 
de un instrumento que permita avalar y, ciertamente legitimar sus luchas. Pero 
no debe dejarse de lado que se trata del orden normativo de origen occidental, 
inspirado básicamente en el positivismo y en las jerarquías kelsenianas que 
hacen que el derecho pueda convertirse en un instrumento de sometimien-
to y no precisamente de liberación y transformación. Aun así, con la apertura 
constitucional que se ha producido, los pueblos indígenas cuentan con nuevos 
instrumentos para tratar de revertir el proceso de discriminación y exclusión al 
que han sido sometidos hasta hoy.

La aprobación de dichos instrumentos desde el nivel constitucional repre-
senta ciertamente una ventaja aprovechable. En ese sentido, se puede subrayar 



107

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

que los avances que ha tenido el reconocimiento de los derechos a nivel inter-
nacional, expresado también en el ámbito ecuatoriano, constituye una opor-
tunidad histórica para los pueblos indígenas. No obstante, el apoyo que puede 
encontrarse desde el punto de vista jurídico e incluso académico en el ámbito 
nacional y en el latinoamericano en atención a las recientes reformas constitu-
cionales, no significa que las luchas de los pueblos indígenas hayan alcanzado 
niveles de recuperación y de estabilización irreversibles. Como se sabe, la histo-
ria de América Latina ha estado sujeta a cambios políticos, sociales y culturales 
que no necesariamente garantizan los logros que se hayan alcanzado.

La existencia de un nuevo orden normativo no es garantía de transforma-
ción. Sin duda que es conveniente celebrar las reformas constitucionales que se 
han producido en los países andinos desde finales del siglo XX, particularmente 
en Colombia, Perú, Bolivia y Ecuador. El contexto internacional ha sido favorable 
y se ha visto acompañado de los diversos acuerdos y tratados internacionales 
que han sido antes mencionados. En el caso específico del Ecuador, el reconoci-
miento de su condición multiétnica, pluricultural y plurinacional representa un 
avance significativo. Pero, como se ha dicho, las reformas constitucionales pue-
den llegar a ser un mero instrumento retórico, convertirse en constituciones de 
papel y no expresarse en la constitución efectiva de una nueva realidad.

El formalismo y el positivismo que tanta influencia ha tenido en la historia 
de América Latina no solamente han tenido expresiones jurídicas, sino que 
existe como concepción del mundo y de la vida y se ha prolongado hasta los 
tiempos presentes. Y es por ese motivo que se debe advertir que siempre el vo-
luntarismo político de las élites y de los líderes de cualquier nivel o sector de 
la sociedad no puede ser la referencia principal que marque el sentido de los 
cambios. La experiencia histórica de muchos pueblos muestra que solamente 
la sociedad cohesionada y en el caso del Ecuador son las mismas comunidades 
cohesionadas las que pueden devenir en el sujeto político capaz de establecer 
cambios reales y duraderos.

Por otra parte, el hecho de que la Constitución del Ecuador del 2008 incor-
pore el ámbito territorial dentro de la jurisdicción indígena tiene consecuencias 
sobre el derecho a la tierra lo cual ha dado lugar a diversos debates.  Esto supone 
que los diversos órganos de administración de justicia consideren los alcances 
de las demandas y aspiraciones que tienen los pueblos indígenas sobre el uso 
de sus territorios. En este sentido, es necesario tomar en cuenta que el artículo 
171 de la constitución señala en primer lugar que: “el Estado garantizará que las 
decisiones de la jurisdicción indígena sean respetadas por las instituciones y 



108

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

autoridades públicas”. Se trata de un señalamiento taxativo de carácter garan-
tista que refuerza lo señalado en el primer párrafo del citado artículo. No obstan-
te, a renglón seguido se advierte que las decisiones de la jurisdicción indígena 
“estarán sujetas al control de constitucionalidad” lo cual significa que, tal como 
en todos los aspectos contenidos en la constitución, el ejercicio de la justicia in-
dígena y los efectos sociales que ello produzca no podrán estar en contra del 
espíritu y la letra de la constitución.

A este respecto es supremamente importante destacar el señalamiento final 
establecido en el citado artículo 171 donde se dice lo siguiente: “La ley establece-
rá los mecanismos de coordinación y cooperación entre la jurisdicción indígena 
y la jurisdicción ordinaria”, con lo cual se establece la necesidad de armonizar 
ambas jurisdicciones, lo cual, en términos de equidad y justicia, supone que una 
no afecte a la otra pues se trata de fijar la coordinación y cooperación entre ellas. 
Sobre este aspecto ya existe un marco normativo y la respectiva jurisprudencia 
que ha sido objeto de diversas controversias.  Lo importante es que se cumpla el 
espíritu y la letra de la constitución en atención a los amplios efectos que puede 
tener la respectiva legislación subsidiaria. Esto significa que la incorporación del 
derecho indígena en el marco de la constitución y las leyes, debe ser una referen-
cia sustantiva para que la administración de justicia procure mantener el reco-
nocimiento de dichos derechos con todas sus implicaciones.

Del mismo modo, en el campo de la formulación de políticas públicas refe-
ridas a la salud, educación, tierra, justicia, entre otros, al Estado le corresponde 
atender los requerimientos, las demandas y las expectativas de los pueblos in-
dígenas a través de las respectivas instituciones y organismos que puedan dar 
respuesta a los problemas que se han acumulado históricamente y a los que 
surgen con las nuevas realidades ligadas por ejemplo, a las tendencias ecológi-
cas, demográficas y aquellos aspectos en los cuales ha tenido efecto el fenóme-
no de la globalización.

Sin los respectivos ajustes en el proceso de toma de decisiones políticas de 
alcance social, económico y cultural, el texto de la constitución quedaría relega-
do a ser un instrumento meramente discursivo, sujeto a la demagogia y al apro-
vechamiento por parte de determinados intereses. Quizás el ejemplo más claro 
de esto aparece con las iniciativas extractivistas relacionadas con la minería que 
pretenden ser impuestas en los territorios que habitan las comunidades indíge-
nas sin tomar en cuenta los efectos devastadores que se producirían en el medio 
ambiente y en general en la naturaleza, todo ello sin contar con la opinión de las 
comunidades a través de un amplio y equitativo proceso de consulta.



109

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Las constituciones latinoamericanas y su adaptación
a nuevas realidades

Es necesario subrayar lo antes señalado en atención al hecho de que la fuer-
za histórico política de los cambios constitucionales que se han producido en el 
Ecuador entre finales del siglo XX y el XXI aparece en un contexto favorable a la 
reivindicación de los derechos indígenas tanto en algunas constituciones de Amé-
rica Latina, así como en acuerdos y foros regionales y mundiales. Como se ha dicho, 
tradicionalmente las constituciones latinoamericanas incorporaron los derechos 
universales que fueron consagrados en el derecho internacional a partir de la ex-
periencia histórica de la Revolución francesa y de la Revolución norteamericana. 
Pero del mismo modo, tal como se ha insistido, las constituciones latinoamericanas 
deben dar cuenta de la heterogeneidad cultural y política de sus pueblos y, sobre 
todo, deben dar respuesta al prolongado período de despojo, explotación y opre-
sión que se desarrolló durante la colonización cuyos efectos todavía son visibles.

Son innumerables y diversos los aspectos que han recogido y han de reco-
ger las constituciones frente a las demandas históricas de los pueblos indígenas. 
Tal solo a manera de ejemplo se puede destacar el reconocimiento de la cos-
movisión andina, de los derechos ancestrales, de la posesión de las tierras, del 
vínculo armónico con la naturaleza, la propiedad colectiva, la administración 
de justicia, la autonomía política y las situaciones de inequidad e injusticia que 
han venido atravesando dichos pueblos.

Como se sabe, ya desde finales del siglo XX en América empezaron a tomar-
se iniciativas en el ámbito constitucional y legal. Baste recordar las reformas que 
se produjeron en Canadá en 1982, en Guatemala en 1985 y en Nicaragua en 1985 
donde ya se apreciaba la necesidad de reconocer que el Estado debía ser vis-
to en su dimensión multicultural y que los derechos individuales y colectivos 
de diversas comunidades debían ser claramente reconocidos. Este fue un mo-
mento significativo en el proceso de reformas relacionadas con la demanda de 
reconocimiento más allá de los cánones europeos determinados por la idea del 
Estado nación que buscaba tan solo unificar y darle homogeneidad a la socie-
dad a partir de estructuras jerárquicas.

Pero sin dudas fue en la última década del siglo XX cuando se produjo un mo-
vimiento de reformas constitucionales que fueron más allá del reconocimiento 
del derecho a la multiculturalidad, pues se incorporó la plurinacionalidad, la condi-
ción multiétnica y el pluralismo jurídico a través del cual se le da el debido recono-
cimiento a la justicia indígena y a todas las consecuencias que de ella derivan. En 



110

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

suma, el reconocimiento de lo pluricultural, de lo multiétnico, así como la amplia-
ción de los derechos de los pueblos indígenas que se expresa especialmente en el 
reconocimiento de la justicia indígena, son aspectos que es necesario celebrar den-
tro del conjunto de cambios políticos que se han producido en las últimas décadas.

 
No obstante, es con las recientes y vigentes constituciones de Ecuador y Boli-

via donde se aprecia de un modo emblemático y sustantivo la incorporación de 
la multiculturalidad en su nexo con la idea del Estado plurinacional, pues ya no 
se trata del Estado nación, sino de las diversas naciones que suponen una am-
plia y compleja heterogeneidad cultural. Se pasa así, de un modo consolidado, 
de la vieja tradición liberal a un marco de reconocimiento de las comunidades 
y los pueblos en términos igualitarios con el respeto de las correspondientes 
jurisdicciones. La justicia indígena deja de ser una evocación o un ritual dema-
gógico para convertirse en un instrumento de rango constitucional. Tal como 
se ha dicho, que se haya alcanzado ese rango no significa que se cumplan todas 
las consecuencias que de allí se derivan, pero representa un punto histórico de 
inflexión que solo con el paso del tiempo podrá ser evaluado adecuadamente.

En el caso concreto del Ecuador, la Constitución de 2008 en el marco de los 
diversos acuerdos y tratados aprobados a nivel internacional es muy clara en aten-
ción a lo antes señalado. Tal como se ha comentado anteriormente, el artículo 171 
de dicha constitución es contundente en el reconocimiento de las comunidades 
indígenas, de su jurisdicción y en la necesidad de que el Estado debe garantizar la 
existencia y funcionamiento de la justicia indígena. Valga destacar asimismo que 
el citado artículo 171 se ve reforzado claramente con el establecimiento de los de-
rechos de las comunidades, pueblos y nacionalidades tal como se estipulan en los 
artículos 56, 57, 58, 59 y 60. El artículo 56 encabeza este capítulo al señalar que “Las 
comunidades, pueblos, y nacionalidades indígenas, el pueblo afroecuatoriano, el 
pueblo montuvio y las comunas forman parte del Estado ecuatoriano, único e indi-
visible”. De esta forma se señala explícitamente la amplitud etnográfica e histórica 
que recoge la constitución conforme a las diversas formas de organización social.

El citado artículo se refuerza detalladamente a través del artículo 57 me-
diante el cual “se reconoce y garantizará a las comunas, comunidades, pue-
blos y nacionalidades indígenas”, un conjunto de derechos colectivos donde 
se destaca la identidad, el sentido de pertenencia, las tradiciones ancestrales 
y formas de organización social, el derecho a no ser discriminado por razones 
étnicas o culturales, el derecho a la reparación y al resarcimiento cuando se es 
afectado por la intolerancia o la discriminación; el derecho a la propiedad de 
tierras comunitarias de un modo imprescriptible, inembargable e indivisible, 



111

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

así como el uso, administración y conservación de los recursos naturales de 
dichas tierras; la obligatoriedad de la consulta previa y el consentimiento en 
todos aquellos asuntos que puedan afectar el medio ambiente; la participación 
en la protección de la biodiversidad, el respeto a la autoridad y a las formas de 
convivencia y de organización social; el ejercicio del derecho consuetudinario; 
la prohibición del desplazamiento de sus tierras ancestrales; la protección de 
sus conocimientos y saberes ancestrales; la protección de su entorno natural y 
de sus lugares sagrados, de su patrimonio cultural e histórico y del sistema de 
educación intercultural bilingüe.

Del mismo modo, se reconoce el derecho a la organización y a sus diversas 
formas de expresión en el marco del pluralismo y la diversidad cultural y polí-
tica; la participación en organismos oficiales relacionados con la formulación 
de políticas públicas especialmente aquellas atinentes a sus prioridades como 
pueblos y comunidades en el marco del Estado; la necesidad de ser consulta-
dos sobre cualquier medida legislativa que pueda afectarlos; la promoción de 
la cooperación con otros pueblos nacionales e internacionales y, en general, el 
respeto de sus dignidades, de sus tradiciones, de sus formas de vida, todo lo cual 
deberá ser garantizado por el Estado.

Es importante destacar cómo en la Constitución de 2008 se incorpora la fa-
cultad de las autoridades indígenas para el juzgamiento, el cual puede ser dado 
siempre y cuando exista concordancia con lo establecido en la propia Constitu-
ción, así como también en los Convenios de Derechos Humanos, que permiten 
el control de las decisiones y actos por parte de la Corte Constitucional. Con ello 
se llega a comprender los límites que se dan en el juzgamiento, los cuales pueden 
son definidos por las leyes vigentes, más aún cuando se trata de la circunscripción 
territorial, pues se pone en tela de duda temas de jurisdicción y su respectiva com-
petencia, debido a la brecha que existe por la ausencia de normas efectivas que 
coordinen los dos tipos de justicias.

En suma, se puede apreciar que este nuevo ejemplo de constitucionalismo, en el 
marco de los tratado y acuerdos internacionales, recoge un conjunto de demandas de 
reconocimiento y respeto por parte de las comunidades indígenas que abarcan am-
pliamente su ser y su quehacer históricamente concebidos a partir de la heterogenei-
dad cultural y étnica que existe en el Ecuador. Tal como se ha señalado, no se trata tanto 
de celebrar este logro político y jurídico, sino da hacerlo valer en su dimensión histórica 
considerando, sobre todo, que la tendencia social y cultural que se produjo con la colo-
nización tomó (y sigue tomando) en diversos momentos de la historia ecuatoriana una 
dirección distinta o contraria al reconocimiento de los mencionados derechos.



112

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

La presente investigación ha permitido mostrar que la justicia indígena en 
el Ecuador está sustentada en una concepción del mundo y de la vida que 
se expresa en diversos ámbitos, desde la tierra, pasando por las tradiciones 
y costumbres, hasta el orden jurídico. Se ha podido establecer en ese sentido 
que esta justicia, tal como está prevista especialmente en el artículo 171 de 
la Constitución ecuatoriana de 2008, se encuentra justificada histórica y 
filosóficamente y ello permite ofrecer una vía para consolidar las bases 
culturales de su reconocimiento.

Se han utilizado diversas fuentes provenientes de la cultura europea y 
norteamericana y de la cultura andina y latinoamericana. El examen de esas 
fuentes ha sido de gran utilidad tanto para mostrar la distancia que existe entre 
la cultura occidental y las culturas indígenas, así como para advertir semejanzas 
de gran valor. No se ha tratado de asumir una posición irreductible ni una 
actitud ecléctica, sino que se han utilizado los argumentos en el lugar pertinente 
desde el punto de vista del trabajo hermenéutico. La tarea más importante ha 
consistido en mostrar desde diversos ángulos la densidad cultural y filosófica 
de la justicia indígena.

Es indudable que un aspecto que debía ser abordado, debido a sus diversas 
implicaciones, es el de la percepción del indígena americano no solamente por 
parte de los así llamados descubridores, sino también por la cultura que se ha 
sedimentado hasta hoy a partir de dicha percepción cuyas consecuencias han 
sido notablemente perjudiciales para el destino de los pueblos indígenas. Se 
trata de una historia que ha sido largamente estudiada, que permite apreciar 
dos tendencias fundamentales. Por un lado, el desarrollo de un esquema 
sistemático de opresión, discriminación y exclusión que tenía como base 
antropológica y cultural la percepción del indígena como un pueblo primitivo, 
salvaje, bárbaro, entre otras calificaciones que permitieron consagrar un estado 
de desigualdad e injusticia. Por otro lado, se ha insistido en la necesidad de 

Conclusiones



113

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

destacar el valor histórico de la resistencia indígena que, si bien fue derrotada 
militar y políticamente y luego desplazada y anulada en el ámbito social 
y cultural durante el período de la colonización, ha venido alcanzando su 
reconocimiento en el ámbito internacional y en diversos países donde los 
pueblos indígenas constituyen una minoría emblemática de la sociedad.

El doble movimiento de sometimiento y resistencia de los pueblos 
indígenas ecuatorianos ya se había producido antes de la llegada del imperio 
español. El enfrentamiento político, militar y social de los Shyris a raíz de la 
invasión del imperio Inca representó un momento histórico decisivo a partir del 
cual, desde el siglo XVI, logró posicionarse la hegemonía del imperio español. 
Quito fue el epicentro de diversos acontecimientos que se convirtieron en 
testimonio de la lucha por el poder, de la resistencia, de la opresión imperial y, en 
definitiva, del establecimiento de un proceso de colonización que le permitió 
a España trasladar e imponer sus instituciones, sus leyes, su religiosidad y 
sus costumbres. Ya desde esa época se dio inicio a la justificación religiosa, 
filosófica y legal que conducía a dejar de lado las diversas formas como se había 
constituido la cultura indígena desde su cosmovisión hasta el modo de hacer 
efectivos sus derechos.

De allí que un aspecto central de la presente investigación haya estado 
orientado a mostrar diversos principios que constituyen la base de la filosofía 
andina, considerando que se trata no de un aspecto superestructural sino 
por el contrario, para decirlo con Castoriadis, de la “institución imaginaria” 
que dio lugar a la cultura de la comunidad. En tal sentido, se ha insistido en 
mostrar especialmente las diferencias que se observan con la cultura y la 
filosofía de Occidente. La concepción panteísta del mundo, donde el hombre 
no es dueño y señor de la naturaleza, sino una parte de ella, es decisiva para 
comprender el sentido de la cosmovisión andina. El fundamental principio 
de relacionalidad que da lugar a otros principios para la comprensión 



114

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

del universo, es la base articuladora para mostrar la distancia que existe 
entre la cosmovisión andina y la metafísica occidental, orientada por una 
concepción trascendente del universo, por la percepción lineal del tiempo, 
así como por el creciente énfasis en el individualismo y en la escisión entre 
el hombre y la naturaleza.

En la filosofía andina del universo se puede apreciar que los diversos 
principios basados en la relacionalidad del cosmos se expresan en las 
distintas formas como coexisten las infinitas partes de la naturaleza y entre 
ellas, el hombre. La antropología andina supone una concepción filosófica 
que no observa al hombre como individuo, como mónada que llega a la 
sociedad a través de una línea de progreso justificada en artificios políticos. 
El hombre indígena no puede ser concebido sino como expresión de la 
comunidad. Su historia es un movimiento cíclico expresado en las diversas 
formas de cohesión, solidaridad y sentido colectivo de la vida y del mundo. 
De allí que se haya procurado mostrar precisamente la correspondencia que 
existe entre la cosmovisión y la visión que los pueblos tienen de sí mismos, 
una de cuyas expresiones fundamentales se halla en la ética, vista no como 
un conjunto de preceptos trascendentes sino como búsqueda de la armonía 
con el universo. Es por ello que se ha destacado la centralidad de la simbología, 
de los ritos y de la fiesta a través de la cual los pueblos indígenas muestran su 
comunión con la naturaleza.

Al considerar que esta es una base decisiva a través de la cual tuvo 
lugar la conservación de la cultura y la filosofía indígena, se puede poner de 
manifiesto que la resistencia de los indígenas y la necesidad de perseverar 
en su existencia como pueblo es lo que ha dado lugar a un proceso histórico 
de reconocimiento que se inició en el ámbito internacional a través de 
diversos convenios y tratados y se materializó en el así llamado nuevo 
constitucionalismo latinoamericano. La actuación que han tenido algunos 



115

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

organismos internacionales desde las Organización de las Naciones Unidas 
hasta la Organización de Estados Americanos, se ha concentrado en la 
necesidad de reconocer los múltiples derechos de los pueblos indígenas 
ocultados, desplazados o manipulados ya sea por tendencias ancladas en el 
positivismo jurídico o por orientaciones de corte neoliberal desentendidas de 
los problemas de desigualdad e injusticia que se han consolidado en la época 
contemporánea. La historia del así llamado derecho de gentes en el marco de 
una concepción positivista, y de los debates a los que dio lugar, es reveladora 
de las diversas formas políticas y jurídicas que, en definitiva, condujeron al 
desconocimiento de los derechos de los pueblos indígenas.

La recuperación de esos derechos por parte de los movimientos indígenas 
se fue articulando de diversas maneras y tiempos junto a la reivindicación 
progresiva de los derechos humanos, más allá de las declaraciones que 
se produjeron en Francia y Estados Unidos en momentos decisivos de la 
Modernidad. Precisamente un aspecto que ha servido para consolidar la 
investigación de las bases filosóficas del derecho indígena está relacionado, 
no con la búsqueda del reconocimiento de principios abstractos fruto de 
una razón ilustrada, sino con la necesidad de comprender la heterogeneidad 
cultural, la interculturalidad y las diversas formas como los pueblos indígenas se 
han organizado social y políticamente. Se podría sostener que su cosmovisión 
se ha expresado también como filosofía práctica, vale decir, no como una 
tendencia homogénea y trascendente, sino como reconocimiento de las 
diversas experiencias culturales a través de las cuales las comunidades se 
relacionan con la naturaleza. Se ha buscado mostrar que este ha sido un aspecto 
decisivo que también entró en sintonía con algunas tendencias renovadoras 
del pensamiento europeo y latinoamericano. Se trata de haber asumido 
la diversidad cultural como una dimensión fundamental para entender la 
conexión entre los hombres, sus procesos de autocomprensión y su valoración 
de la naturaleza.



116

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Por esos motivos se ha puesto de relieve el hecho de que el reconocimiento 
de la justicia indígena, tal como se observa en la vigente Constitución de 
Ecuador y de otros países de América Latina, es el resultado de un proceso 
histórico cultural. A lo largo de la investigación se ha insistido en que no se 
trata de una concesión política sino de un ejercicio de legitimación que ha 
obligado al Estado a darle a dicha justicia un rango constitucional. Si bien este 
hecho es históricamente importante, no necesariamente es una garantía de 
que el reconocimiento de la justicia indígena se haga valer históricamente. 
Como se ha dicho, es mucho más importante hacer valer la constitución 
históricamente efectiva de la cultura indígena que su inclusión en el texto de la 
constitución. Las bases filosóficas constituyen los cimientos y a su vez las claves 
de la articulación cultural y jurídica que son, en definitiva, las que representan 
la garantía de su cumplimiento. La normativa subsidiaria a la constitución, así 
como la jurisprudencia relacionada con la aplicabilidad de la justicia indígena 
en el marco del derecho procesal, adquieren legitimidad y pertinencia solo en 
la medida en que hagan valer las bases filosóficas y las tradiciones que supone 
la cosmovisión andina.

De allí la importancia que tiene la justicia comunal de los pueblos indígenas, 
que goza de un alto nivel de aceptación y confianza entre sus usuarios debido 
a que toma en cuenta los valores tradicionales y las normas que ha establecido 
la comunidad. El objetivo principal de la justicia indígena es restaurar la paz 
en la comunidad, y por ello está orientada enfáticamente hacia el logro del 
consenso. Es por ello que la mayoría de las disputas sean resueltas por las vías 
del compromiso o la conciliación. De la misma forma, el castigo no es visto 
como un proceso de exclusión o muerte, sino como una forma humanizada de 
compensación que sigue los dictados del derecho consuetudinario. Por ello se 
puede sostener que la jurisdicción indígena y sus procedimientos forman parte 
de la identidad cultural de diversos pueblos y nacionalidades, cuyas prácticas 
se vienen realizando cientos de años antes de la llegada de las instituciones 



117

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

occidentales. Los homicidios, robos y diversas infracciones siempre han sido 
resueltos con base a las costumbres y al derecho consuetudinario que, después 
de haber sido visto como una tradición ilegal, fue restituido y legitimado en el 
ámbito nacional e internacional.

El artículo 171 de la Constitución del Ecuador, ciertamente decisivo desde 
el punto de vista político y jurídico, no debe ser visto como el resultado de la 
voluntad de las élites o de las contingencias políticas, sino como la expresión 
de diversos acontecimientos internacionales, nacionales, sociales, culturales 
que han tenido como hilo conductor y soporte, la organicidad y a su vez la 
heterogeneidad de la cultura indígena. Esto ha sido posible gracias a las diversas 
comunidades y a la creación de movimientos que han procurado hacer justicia 
desde bases sociales y antropológicas que se distinguen por el hecho de estar 
guiadas por principios desde los cuales se interpreta la naturaleza y el devenir 
del hombre. El reconocimiento social y político de los pueblos indígenas, vistos 
desde la heterogeneidad de sus relaciones multiculturales supone, del mismo 
modo, como base histórica, una concepción ancestral del mundo y de la vida, 
vale decir, una filosofía que respalda orgánicamente la forma de hacer justicia. 
Que este reconocimiento se haya incorporado a la vigente Constitución del 
Ecuador, es un testimonio de la fuerza y también de los desafíos que siguen 
asumiendo los pueblos indígenas.



118

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Abya Yala: Nombre dado por los Kunas (pueblo originario de Panamá y 
Colombia) al continente americano, el cual significa tierra viva, madura o en 
florecimiento. De acuerdo a su historia se referían a Kualagum Yala, Tagargun Yala, 
Tinya Yala, y Abya Yala. Este último coincide con la llegada de los conquistadores 
a América. A su vez este término es un símbolo de respeto e identidad hacia los 
primeros pueblos que habitaron el continente. Abya Yala proviene de dos palabras: 
“Abe” – sangre y “Yala” – espacio, que quiere decir tierra de sangre. Tiene otros 
significados como: tierra de vida, tierra de sangre vital, tierra en plena madurez, 
tierra que acoge a todos, así como territorio querido, salvado, preferido y tierra en 
juventud permanente.

Cosmovisión: Se define como la visión estructurada en donde los 
miembros de la comunidad unen sus nociones del medio ambiente que 
les rodea y el cosmos en que sitúan la vida de los hombres. Se conoce 
como concepto integrador también, puesto a que articula varios planos de 
existencia que dan a las formas de vivir coherencia y sentido, así como a 
las maneras de pensar. No obstante, están presentes otras pautas culturales 
que no están exentas de contradicciones ni uniformes como, por ejemplo: 
la religión. Proviene de dos términos: cosmos – todo lo que nos rodea 
(material y espiritualmente), y visión – forma de concebir, de ver el cosmos. 
Hay diversidad de cosmovisiones, por ejemplo, la ancestral indígena y la 
cosmovisión occidental moderna.

Derecho consuetudinario: Conjunto de prácticas, creencias y costumbres 
que los indígenas y sus comunidades las aceptan como normas obligatorias de 
conducta, forman parte de su vida, del sistema económico y social. Se caracteriza 
por ser una compilación de costumbres compartidas y reconocidas por la etnia, 
pueblo, comunidad, grupo religioso o pueblo, dadas por oposición a leyes escritas 
de una autoridad legal política constituida, que incumbe a la autoridad, por lo 
general al Estado.

Glosario de Términos



119

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Derecho indígena: De acuerdo a la CONAIE (Confederación de 
Nacionalidades Indígenas del Ecuador), es “el derecho vivo que, sin ser escrito, 
se evidencia a través de diferentes normas que regulan los diversos aspectos del 
convivir comunitario”. También se define como el conjunto de leyes tradicionales, 
que no son codificadas ni escritas, diferentes a los derechos vigentes en un 
país específico. Se basa en costumbres. Se fundamenta en la relación entre los 
miembros de una comunidad, que son Ama Quilla: no ser ocioso, Ama Llulla: no 
mentir y Ama Shua: no robar. Existen valores que sostienen este derecho como: 
colectividad, solidaridad, y reciprocidad.

Derecho natural: Es un derecho que se remonta a la época medieval y se 
prolongó hasta la edad moderna. Se refiera a principios éticos y sociales lógica e 
históricamente anteriores al establecimiento del derecho positivo. Se le atribuye 
un origen divino, aunque también fue considerado como una expresión de la 
condición natural del hombre.

Estado-nación: Es la combinación de dos entidades. Cuando se habla de nación 
se refiere a un pueblo o conjunto de personas que tienen una identidad colectiva 
(nacionalidad), que siguen formando parte de ella. El Estado se refiere a un país 
independiente, y la nación es producto de la autopercepción de la población. Cada 
individuo ha de percibir un denominador común que le une a otros, ya sea por la 
cultura, etnia, pasado, valores. Cuando el conjunto de mujeres y hombres poseen la 
misma identidad nacional, se habla de nación. Se puede decir que es una comunidad 
imaginaria, establecida en un Estado, que se expresa de diversas maneras.

Formalismo: Se tienen dos tipos: Formalismo ético, hace referencia a la teoría 
de la justicia según la cual la cual es justo el acto conforme a la ley, e injusto a 
aquel que está en desacuerdo. El formalismo jurídico se circunscribe a una forma 
determinada de hacer teoría jurídica. Por lo general el formalismo se caracteriza 
por prescindir de la esfera social de las normas, así como del contenido.



120

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Jurisdicción indígena: Hace referencia a la potestad de los indígenas 
para recurrir a sus instancias y autoridades internas para solucionar 
problemas y controversias que surgen en sus territorios. El juicio la y toma 
de decisiones están determinados por las normas que tradicionalmente ha 
establecido la comunidad.

Justicia indígena: Es un sistema de procedimientos, disposiciones, órganos 
jurisdiccionales y disposiciones de los pueblos indígenas para acceder a la 
jurisdicción del Estado en temas de justicia. Se fundamentan en tradiciones, 
usos y costumbres de las comunidades, y su objetivo es reestablecer la paz 
social y el orden.

Pensamiento decolonial: Nace como una propuesta crítica en el seno de las 
ciencias sociales, fundamentada en la sociología, la economía política, la historia y 
las relaciones internacionales. Se plantea como un punto de inflexión que tomaron 
las teorías poscoloniales. Se impulsa desde Latinoamérica, como decolonialidad – 
modernidad – colonialidad.

Positivismo: Consiste en una corriente filosófica según la cual el conocimiento 
se deriva de la experiencia, y puede ser respaldado por el método científico, 
razón por la cual rechaza cualquier tipo de conocimiento previo a la experiencia. 
Epistemológicamente significa conocimiento adquirido independientemente de 
su valoración. Tiende a desestimar o a refutar ideas previas. Está siempre sujeto a 
la posibilidad de que sea refutado con la debida objetividad.

Positivismo jurídico: Es la doctrina que le otorga prioridad al derecho 
establecido por una autoridad, esencialmente el Estado. En la evaluación de los 
deberes y derechos de la sociedad privilegia lo que está previsto en la Constitución 
y las leyes y tiende a desestimar el valor de otras fuentes (derecho natural, derecho 
consuetudinario, etc.) desde las cuales se ha buscado hacer justicia.



121

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Anaya, James. Los pueblos indígenas en el derecho internacional. Argentina, 
editorial Trotta, 2005, p. 15.

Aristóteles. Política, Madrid: Alianza editorial, 2015.
Ariza, Juan. Génesis y desarrollo del protestantismo 1889-1915. Misioneros y 

civilizadores: protestantismo y modernización en el Perú 1915-1930. Perú, Editorial 
Pontificia Universidad de católica de Perú, 2002, t. III, p. 80.

Assies, W., Gemma van der Haar, Hoekema, A. El reto de la diversidad: pueblos 
indígenas y reforma del estado en América. México, editorial D.R. El colegio de 
Michoacán, 1999, p. 343.

Ayala Mora, Enrique (Editor). Historia del Ecuador, I: Época aborigen y colonial, 
Independencia. Quito: Casa editora: Universidad Andina Simón Bolívar, 2015.

Bandieri, Luis. Política, soberanía y neoconstitucionalismo. Buenos Aires, N° 
13.881, 2015, pág. 5.

Bartolomé, Miguel. Procesos interculturales. Antropología política del pluralismo 
cultural en América Latina. México, Siglo XXI, 2006.

Bello, Andrés. Principios de derecho de gentes. Madrid, editorial Gómez 
Fuentenebro, 1844

Benítez, L., Garcés, A. Culturas ecuatorianas: ayer y hoy. Ecuador, Editorial Abya 
Yala, 1993, t. I, p. 102.

Beuchot, Mauricio. Antropología Filosófica y dignidad humana en Bartolomé 
de las Casas en Los fundamentos de los derechos humanos en Bartolomé de las 
Casas. Barcelona: Editorial Anthropos, 1994 p.29-44.

Boaventura Dos Santos y Agustín Grijalva Jiménez. Justicia indígena, 
plurinacionalidad e interculturalidad en Ecuador. Quito, Abya Yala, 2012.

Boaventura de Sousa Santos Refundación del estado en América Latina: 
perspectivas desde una epistemología del Sur. Bolivia, Editorial Plural, 2010.

Bobbio, Norberto. El tiempo de los derechos. Madrid, Editorial Sistema 
Colección, 1991

Borges, Pedro. Misión y civilización en América. Madrid: Editorial 
Alhambra, 1992.

Bravo, Bernardino, Derecho común y derecho propio en el Nuevo Mundo, 
Chile, Editorial Jurídica de Chile, 1989.

Referencias
Bibliográficas



122

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Burbano, Felipe. Transiciones y rupturas: El Ecuador en la segunda mitad del 
siglo XX, Ecuador, editorial FLACSO, 2010.

Carmagnani, Marcello. El otro Occidente: América Latina desde la invasión 
europea hasta la globalización. México: Fondo de Cultura Económica, 2004.

Carrasco, Morita. Los derechos de los pueblos indígenas en la Argentina. 
Buenos Aires, IWGIA, 2008

Carrión, Benjamín. Atahualpa, Ecuador, editorial Ecuador F.B.T. CIA., 1992, 
t. I, p. 34.

C.B. Macpherson. La teoría política del individualismo posesivo. Madrid: 
Editorial Trotta, 2005.

Camacho, Oscar. Estado plurinacional: elementos para el debate. Descolonización 
en Bolivia. Cuatro ejes para comprender el cambio. Vicepresidencial de Estado. 
FBDM, La Paz, 2010.

Casado E., Pablo G. y González L. Arturo (Coord.). Etnicidad, democracia y 
autonomía. México, D.R. Universidad Nacional Autónoma de México, 1995.

Castro, Milka. Los Puentes entre la Antropología y el Derecho. Orientaciones 
desde la Antropología Jurídica. Chile, Gemma Rojas Roncagliolo, 2014.

Cevallos, Raúl Clemente. La justicia indígena en el marco de la violencia de 
género. Revista ecuatoriana de ciencias sociales y jurídicas. Universidad Técnica 
del Norte, Vol. 1, N° 3, 2017, p. 10-29.

Chacón, Carlos. Contribuciones a la proyección y fundamentación del 
concepto: derecho consuetudinario indígena. Alegatos. N°89, 2015, p.53-70.

Chalaco, Luis. Aplicación de las normas y procedimientos en los conflictos 
y competencias entre la justicia indígena y ordinaria en el Ecuador. Universidad 
Técnica de Machala, 2018. Disponible en: http://repositorio.utmachala.edu.ec/
handle/48000/8531.

Charpenters, C., y Stavenhager, R. El desafío de la declaración. Historia y futuro 
de la declaración de la ONU sobre pueblos indígenas. Copenhague, IWGIA, 2010.

Claude Levi Strauss. El pensamiento salvaje, México: FCE, 2006.
Código Orgánico de la Función Judicial, Registro Oficial Suplemento 544 de 

09/03/2009, Ultima modificación: 22/05/2015, Estado: Vigente, Art. 343.
Colmenares Olívar, Ricardo. El Derecho Consuetudinario Indígena en Centro y 

Sur América: El caso Venezuela. Frónesis. N°13, Vol 3, 2009, p.56-99
Comisión Interamericana de Derechos Humanos. Informe Anual. 1. Relatoría 

sobre los Derechos de los pueblos indígenas. Washington, 2007.
Comisión Económica para América Latina (CEPAL). Los pueblos indígenas en 

América Latina. Avances en el último decenio y retos pendientes para la garantía 
de sus derechos. Naciones Unidas. México. 2014.

Comte, Augusto. Discurso sobre el espíritu positivo, Madrid: Aguilar, 1980.
Constitución de la República del Ecuador. Montecristi, Ecuador, 2008.



123

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Dávalos, Pablo. Pueblos indígenas, estado y democracia. Universidad de 
Michigan, CLACSO, 2005.

Dávalos, Pablo. Movimiento indígena en América Latina: el derecho a la palabra. 
Pueblos indígenas, Estado y democracia. Buenos Aires, CLACSO, 2005.

Davies, Julie. Indigenous law in Central America: a key to improving life and 
justice. Michigan State Law Review. p. 673-742.

Declaración de los derechos del hombre y del ciudadano. 1789. Pamplona: 
Editorial Laetoli, 2018.

De la Cadena, Marisol. Formaciones de indianidad. Articulaciones raciales, 
mestizaje y nación en América Latina. Popayán: Editorial Envión, 2007.

De las Casas, Bartolomé. Historia de las Indias, Caracas: Biblioteca 
Ayacucho, 1986.

De la Cueva, Azuela y González Martínez, C. México y España: Huellas 
contemporáneas. Murcia: Universidad de Murcia, 2010, p.51-68.

Díaz Ocampo, Eduardo y Antúnez Sánchez, Alcides. La justicia indígena 
y el pluralismo jurídico en el Ecuador. El constitucionalismo en América Latina. 
Derecho y cambio social, 2016, N° 13, Vol. 44, p. 1-38.

Dworkin, Ronald. Los derechos en serio. Universidad de Oxford, editorial 
ARIEL, 1977

“Debate de la Ley de Tierras inicia en medio de la oposición de grupos 
indígenas y miembros de AP”, publicado en El Universo, Quito, del 22-01-2015.

Elders, Leo J. Santo Tomás de Aquino y la evangelización de las gentes, Navarra: 
Publicaciones de la Universidad de Navarra, 2001.

Espinosa Rico, Miguel Antonio. Nacimiento del estado nación en los países 
andinos amazónicos: De la colonia a la semicolonia y el neocolonialismo en el Siglo 
XIX. Ponencia presentada en el XV Encuentro de Geógrafos en América Latina. La 
Habana, 2015.

Espinoza, Álvaro. El Reconocimiento del Derecho Consuetudinario Indígena 
como Derechos Humanos: su estado en el Derecho Chileno Moderno. Cadernos 
de Dereito Actual. N°8, 2017, p.413-437.

Espinoza, Juan. Hacia una nueva concepción del denominado abuso de 
derecho frente a la crisis de la tipicidad del derecho subjetivo. Los principios 
contenidos en el título preliminar del Código civil peruano de 1984. Perú, editorial 
Pontificia Universidad Católica, 2005, t. II, p. 103.

Estermann, Josef. Pachasofía: cosmología andina”, Filosofía Andina. Estudio 
intercultural de la sabiduría autóctona andina. Ecuador, editorial Abya Yala, 1998, 
t. VI, pp. 139-186.

Fernández, Virginia. Los discursos de la colonización en la época del 
“imperialismo”. Universidad de Cantabria. 2015-2016., p. 1-59

Figuera Vargas, Sorily Carolina. Jurisdicción especial indígena en 



124

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Latinoamericana. Una referencia específica al sistema jurídico colombiano. 
Barranquilla, Universidad del Norte, Grupo editorial Ibáñez, 2015.

Fresco, Antonio. La arqueología de Ingapirca: costumbres funerarias, cerámica 
y otros materiales. Ecuador, s/ed., 1984, t. I, p. 161.

Galeote, Manuel. El humanista indiano Cabello Balboa ante la terminología de 
la naturaleza americana y las lenguas indígenas. Analecta malacitana: Revista de la 
Sesión de Filología de la Facultad de Filosofía y Letras. 1999, Vol. 22 N°2, p, 549-570.

García Laguardia, Jorge Mario. Derechos humanos y proceso constitucional 
en América Latina. Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía Política y 
Humanidades. 2007, N°17, p. 95-107.

García Lozano, Soledad T. Los Tratados Internacionales y Pueblos Indígenas. 
Revista Electrónica de Estudios Internacionales. N° 2, 2001, p.1-34

Gentili, Alberico, De Iure Belli Libri Tres, Oxford: Clarendon Press, 1933.
Guevara Corral, Ruben Darío. La resistencia indígena: una forma de fortalecer 

la cultura, la autoridad y los derechos humanos. Historia Actual Online. N°20, 2009, 
p. 61-66.

Gómez Rivera, Magdalena. Sobre la naturaleza del derecho indígena. 
Reconocimientos constitucionales y legales. Alteridades 1993, Vol 3, N°. 6, p.87-100.

Gómez Santibáñez, Guillermo. La resistencia indígena: memoria contra el 
olvido. Centro Interuniversitario de Estudios Latinoamericanos y Caribeños. 
Managua, 2017, p. 1-12.

González, Federico, Historia general de la República del Ecuador, Ecuador, s/
ed., 2016.

Grijalva, Juan Carlos. Civilización y barbarie en Las Catilinarias de Juan 
Montalvo. Tesis de Maestría, Quito: Universidad Andina Simón Bolívar, 1997.

Grijalva Agustín. El Estado Plurinacional e Intercultural en la Constitución 
Ecuatoriana del 2008. Revista Ecuador Debate. 2008, N° 75, p.49-62.

Guayasamin, Mateo. Identificación de motivos épicos en la historia antigua del 
reino de Quito: El héroe, la guerra y la visión del otro. Tesis de Licenciatura, Quito: 
PUCE. 2011.

Habermas, Jürgen. Facticidad y validez, Madrid: Trotta, 1998.
Halperin Donghi, Tulio. Historia contemporánea de América Latina. Madrid: 

Alianza Editorial. Véase la primera parte: “Del orden colonial al neocolonial”, 2005, 
p.15-205.

Hardt, Michel y Negri, Antonio. Multitud. Guerra y democracia en la era del 
imperio, Buenos Aires: Debate, 2004.

Hegel, G.W.F. Filosofía de la historia, Madrid: Alianza, 2004.
Hobbes, Thomas. Leviathan. Madrid: Alianza Editorial, 1989.

Höffe, Otfried. Derecho intercultural. Barcelona, Gedisa, ISBN 978-84-
9784-330-0.



125

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Huntington, Samuel P. El choque de civilizaciones y la reconfiguración del 
orden mundial, Barcelona: Paidos, 1996.

Hualpa, Eduardo. Derechos Constitucionales de los pueblos indígenas, Buenos 
Aires, editorial Ad Hoc, 2014.

Ibarra, Hernán. Intelectuales indígenas, neoindigenismo e indianismo en el 
Ecuador. Ecuador Debate. Quito: 48, 1999, pp.71.94.

Ibarra, A. Los indígenas y el estado en el Ecuador, Ecuador, editorial Abya 
Yala, 1992.

IWGIA. The indigenous World 2019, edited by Nathaniel Berger, David, 
Copenhagen: Elks-Skolens Trykkeri, 2019.

Ilaquiche, Raúl. Derecho propio, pluralismo jurídico y la administración de 
justicia indígena en el Ecuador, Ecuador, editorial Universidad UNIANDES, 2015.

Iturralde, Diego. Entre la Ley y la Costumbre, el Derecho Consuetudinario 
Indígena en América Latina, Instituto Indigenista Interamericano, México, s/ed., 
1990, p. 9.

Jácome, Nicanor. La tributación indígena en el Ecuador. Sarance. Revista del 
Instituto Otavaleño de Antropología. N°2 Vol. 2, 1976, p. 79-107.

Johnson vs. M’Intosh, 21 U.S. 543 (1823). 5 L. Ed. 681.
Juárez, Jorge. El Inca de Cuzco, España, ediciones Akal, 2010.
Kant, Immanuel. Sobre la paz perpetua. Madrid: Técnos, 1991.
Kant, Immanuel. Crítica de la razón pura. Madrid. Editorial Verbum, 2020
Kelsen, Hans. Teoría general del Derecho y del Estado, México: FCE, 1988.
Kempis, Thomas. De la imitación de Cristo o Menosprecio del mundo, Madrid, 

s/ed., 1821.
Kymlicka, Will. Derechos de las minorías en filosofía política y el 

derecho internacional.
Larraín, Jorge. Concepto de identidad. Identidad chilena. Chile, editorial 

LOM, 2001.
Larrea, Carlos, Montenegro, Fernando, Greene, Natalia y Cevallos, María Belén. 

Pueblos indígenas, desarrollo humano y discriminación en el Ecuador. Quito: Abya 
Yala. Universidad Andina Simón Bolívar, 2007.

Ley Orgánica de Garantías Constitucionales y Control Constitucional. Registro 
oficial N° 52 de 22/10/2009.

León Miguel. Literaturas de Anahuac y del Incario. México, s/ed., 2006
Locke, John. Ensayo sobre el gobierno civil, Madrid: Aguilar, 1960.
López, Miguel. Los derechos medioambientales de los pueblos indígenas. La 

situación en la región amazónica. Ediciones Abya-Yala. 1era edición. 2000, Ecuador.
López, Roberto. Obliga a la condición sine qua non de error (can. 126). 

Estudio histórico jurídico. Roma, editorial Editrice Pontificia Universita 
Gregoriana, 1995, p. 60.



126

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Lorite, José. Sociedades sin Estado. El pensamiento de los otros, Madrid: 
Ediciones Akal, 1995.

Lotte Hughes. Pueblos indígenas. Oxford: New Internationalist 
Publications, 2004.

Lozano, Alfredo. Quito, ciudad milenaria: forma y símbolo. Quito, ABYA-
YALA, 1991.

Luque, Arturo, Ortega, Tatiana y Carretero, Pedro. La justicia indígena en 
Ecuador: El caso de la comunidad de Tuntatacto. Prisma Social. Nº27, 2019, p. 1–19.

Mariátegui, José Carlos. Siete ensayos de interpretación de la realidad peruana. 
Lima: Amauta, 1928.

Martínez, Carmen. Repensando los movimientos indígenas, Quito: 
FLACSO, 2009.

Martínez, Daniela. 2018. Análisis crítico a la historia antigua del Ecuador escrita 
por el Padre Juan de Velasco. Universidad Central del Ecuador. Ecuador. 2018.

Martínez de Bringas, Asier. Los pueblos indígenas y el discurso de los derechos. 
Bilbao, Universidad de Deusto, 2003.

Martínez, Luciano. Sobre el concepto de comunidad. Economía Política de Las 
Comunidades Indígenas. Quito, editorial Abya Yala, 2002.

Martinic, Sergio. Conflictos políticos e interacciones comunicativas en las 
reformas educativas en América Latina. Organización de Estados Iberoamericanos 
(OEI), 2005.

Masala, Roberta y Monni, Salvatore. The Social Inclusion of Indigenous Peoples 
in Ecuador Before and During the Revolución Ciudadana. Development. 2019, 
Nº62, p.167–177.

Matos, Daniel, Diversidad cultural e interculturalidad en educación superior: 
experiencias en América Latina, UNESCO, Instituto Internacional para la Educación 
Superior en América Latina y el Caribe, 2008.

Minerva Canelas, Las fronteras como espacios de poder y resistencia en el 
periodo colonial, en Revista Científica General José María Córdova. Vol. 16, N° 22, 
2018. p. 109-132.

Mira, Esteban. Las Antillas Mayores, 1492-1550: ensayos y documentos. Madrid. 
Editorial Iberoamérica, 2000.

Moncada Sánchez, José. Economía y globalización. Quito: Abya Yala, 2001.
Montoya, Rodrigo. Multiculturalidad y política: derechos indígenas, ciudadanos 

y humanos. Universidad de Michigan, SUR, Casa de Estudios del Socialismo, 1998.
Morgan, Lewis Henry. La sociedad primitiva. Madrid: Editorial Ayuso, 1971.
Mounier, Emmanuel. El personalismo. Salamanca. Editorial SIGUEME, 2002.
Müllauer, W., Monge, F. Etnohistoria. (Antropología histórica). Madrid, editorial 

UNED, 2010.
Müller, Andrea. Caridad, Justicia y representaciones de lo «indígena»: La Iglesia 



127

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Católica en la constitución del Movimiento Indígena en Ecuador. Congreso 2018 
de la Asociación de Estudios Latinoamericanos. España, p.1-23

Muños Morán, Oscar. Salvajes, bárbaros y brutos. De la Grecia clásica al México 
contemporáneo. LiminaR, en Estudios sociales y humanísticos. 6, 2008, p.155-167.

Naranjo Luzuruaga y Edison Joselito. Los fundamentos filosóficos del 
paradigma de la justicia indígena en el Ecuador. Debate Jurídico Ecuador. Revista 
digital de ciencias jurídicas. Quito, UNIANDES, 2019, Vol. 2 / Nro. 2, 95-109.

Nino, Carlos. La ciencia del derecho y la interpretación jurídica. Buenos Aires, 
Astrea, 1978.

Obregón, Martín. Entre la cruz y la espada: la iglesia católica durante los 
primeros años del "proceso". Colección política, economía y sociedad. Texas. 
Editorial Universidad Nacional de Quilmes, 2005.

Odello, Marco. El derecho a la identidad cultural de los pueblos indígenas de 
América: Canadá y México. Madrid: Editorial UNED, 2012, p.1-485.

O' Gorman, Edmundo. La invención de América, México: Fondo de Cultura 
Económica. Primera Parte, 2006.

Organización Internacional del Trabajo, Convenio Núm. 169 de la OIT sobre 
Pueblos Indígenas y Tribales, OIT. Oficina Regional para América Latina y el Caribe, 
2014, Lima, p.130.

Organización de los Estados Americanos. Comisión Interamericana de 
Derechos Humanos. Derechos de los pueblos indígenas y tribales sobre sus 
tierras ancestrales y recursos naturales. Normas y jurisprudencia del Sistema 
Interamericano de Derechos Humanos. Washington, 2009.

Oriz, Alberto. Los indígenas en el proceso colonial: leyes jurídicas y la esclavitud. 
Anuario del Centro de la Universidad Nacional de Educación a Distancia en 
Calatayud. 2015, p. 189-206.

Ortiz, Javier, de la Tabla Ducasse. Los encomenderos de Quito. 1534-1660. 
Origen y evolución de una élite colonial. Madrid: CSIC, 1993.

Pacari, Nina. Pluralidad Jurídica una realidad constitucionalmente reconocida. 
Salgado, Judith (ed.),  Justicia indígena: aportes para un debate, Quito: Abya Ayala, 
2002, p. 83.

Pacari, Nina, Todo puede ocurrir, México D.F., s/ed, 2007
Paz, Octavio. El laberinto de la soledad, Madrid: Cátedra, 1998.

Pérez Guartambel, Carlos. Justicia indígena, Quito: CONAIE, 
ECUANURARI, 2015.

Pérez Guartambel, Carlos. Resistencia y Derechos Indígenas, en Justicia 
Indígena, Ecuador: CONAIE, 2015.

Pérez Guartambel, Carlos. Definición de la justicia indígena. La justicia indígena, 
Ecuador, s/ed., 2015, t. VI, p. 240.

Pérez Serrano, Vladimir. El derecho indígena. Quito: Abya Yala, 2002.



128

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Polanyi, Karl. La gran transformación: los orígenes políticos y económicos de 
nuestro tiempo. México: Fondo de Cultura Económica, 2003.

Poma de Ayala, Guamán. Nueva Crónica y Buen Gobierno. Editorial Siglo XXI, 
México, 1983.

Ponte Iglesias, María Teresa. Los pueblos indígenas ante el Derecho 
Internacional. Agenda Internacional. N°20, 2004, p.149-172.

Posada, Eduardo. Intelectuales en tiempo de crisis. La nación soñada: 
violencia, liberalismo y democracia en Colombia. Bogotá: editorial Norma, 2006, 
t. V, p. 216-256.

Quezada, Liliam. Análisis de las teorías históricas sobre el poblamiento del 
continente americano y su presencia en territorio ecuatoriano. Trabajo de titulación, 
Machala, Universidad Técnica de Machala, 2016, disponible en http://186.3.32.121/
bitstream/48000/9717/1/ECUACS-ESS-00027.pdf

Quintanilla, Estenka. Derecho Internacional de los Derechos Humanos de los 
Pueblos Indígenas. Revista Jurídica Derecho. Vol.1 no.1 La Paz jul. 2014.

Quijano, Aníbal.  El "Movimiento indígena" y las cuestiones pendientes en 
América Latina. Cuestiones y horizontes: De la dependencia histórico-estructural a 
la colonialidad/descolonialidad del poder. Buenos Aires: CLACSO, 2014, p. 635-663.

Quiroz, Cristian. Pluralismo jurídico y justicia indígena en Ecuador. INNOVA 
Research Journal. 2017, N° 12, Vol 2, p. 49-58.

Quivera, Martha. Reconocimiento de los derechos a los pueblos indígenas en 
el marco constitucional de Venezuela, Bolivia y Ecuador. Universidad Nacional de 
Educación a distancia, 2015.

Rábade, S., Francisco Suárez (1548-1617). Universidad de Minnesota, Ediciones 
del Orto, 1997.

Ramírez, Sylvina, Matriz Constitucional, estado intercultural y derechos de los 
pueblos indígenas, Buenos Aires: Editorial Ad-Hoc, 2015.

Ramírez, Zavala. Indio/Indígena, 1750-1850. Revista Historia Mexicana. México. 
Vol° LX, N° 3. 2011.

Rawls, John, El derecho de gentes y “Una revisión de la idea de razón pública. 
Barcelona: Paidós, 2001.

Regino, A., Torres, G. La Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos 
de los Pueblos Indígenas: base de la nueva relación entre los pueblos indígenas, los 
Estados y las sociedades.

Ribeiro, Darcy. Las Américas y la civilización: proceso de formación y 
causas del desarrollo desigual de los pueblos americanos. Caracas: Biblioteca 
Ayacucho, 1992.

Rodríguez Maeso, Silvia. Ciudadanos indígenas, racismo y luchas políticas en 
una comunidad de la periferia de Quito. E-cadernos CES. 2010, disponible en: http://
jounals.openedition.org/eces/404.



129

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Rodríguez Mortellaro, Itzel. Arte nacionalista e indigenismo en México 
en el siglo XX. El renacimiento de la mitología indígena antigua en el 
movimiento muralista.

Rodríguez, Adriana. Teoría y práctica del Buen Vivir: orígenes, debates 
conceptuales y conflictos sociales. El caso de Ecuador. Universidad del País 
Vasco, 2016.

Rubio, Blanca. Explotados y excluidos: los campesinos latinoamericanos en la 
fase agroexportadora neoliberal. México: Editorial Plazavaldez, 2003.

Rubio, Jorge. Cristóbal Colon, primer Virrey en América. El virreinato: Orígenes 
y jurisdicciones, y dinámica social de los virreyes. México, s/ed., 2005.

Sagastizabal, María. Aprender y enseñar en contextos complejos: 
multiculturalidad, diversidad y fragmentación. México, editorial NOVEDUC, 2009.

Salgado, Judith. Justicia y derecho en la administración. Justicia indígena: 
aportes para un debate. Quito: Editorial Abya-Yala, 1998.

Salazar, Dante. Como La Democracia, Que Es Para Todos. América Latina Es 
Para Pocos. Quito, Editorial libros en red, 2006.

Sánchez, Luis. El Constitucionalismo Andino y su desarrollo en las 
Constituciones de Bolivia, Ecuador, Perú, Colombia y Venezuela. Diálogo de 
saberes. N°47, 2018, pp. 51-71.

Sarmiento, Domingo Faustino. Facundo o civilización y barbarie en las pampas 
argentinas. Paris: Hachette, 1874.

Santos, Boaventura de Sousa. Estado, derechos y luchas sociales, regulación y 
la emancipación. Bogotá: Universidad de Colombia, 1991.

Stavenhager, R. (ed.). El desafío de la declaración. Historia y futuro de la 
declaración de la ONU sobre pueblos indígenas. Copenhague, IWGIA, 2010.

Schmitt, Carl. El concepto de lo político, Madrid Alianza, 1998.
Sierra, María. Del derecho consuetudinario a la justiciabilidad de los derechos 

indígenas. El legado de Rodolfo Stavenhagen a la antropología jurídica. Desacatos, 
N°57, p.156-165.

Smeke de Zonana, Yemi. La resistencia: forma de vida de las comunidades 
indígenas. El cotidiano. México, 2000, Vol 16, p.92-102.

Tamariz, Elisa. Logros de las comunidades, pueblos y nacionalidades indígenas 
en el ámbito de la interculturalidad en el Ecuador. 2015. Universidad de Cuenca.

Tibán, Lourdes. Derechos Colectivos de los pueblos indígenas del Ecuador, 
Ecuador, Editorial INDESIC, 2001.

Toaquiza Caisaguano, Mario Arturo. Cumplimiento de las garantías 
constitucionales en la aplicación de la justicia indígena. Trabajo de Titulación, 
Quito: Universidad Central del Ecuador, 2017.

Todorov, Tzvetan. La conquista de América: el problema del otro. Buenos Aires: 
Siglo XXI-Editora Latinoamericana, 2016.



130

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador

Valdano, Juan. Identidad y formas de lo ecuatoriano. Quito: Editorial 
Eskeletra, 2007.

Vaquero de Ramírez, María. Español de América y lenguas indígenas, Estudios 
de Lingüística. Universidad de Alicante, Vol. 7, p. 9-26.

Vattel, Emmerich. El derecho de gentes, o principios de la ley natural, aplicados 
a la conducta, y a los negocios de las naciones y de los soberanos. Traducción de 
Lucas, D., Madrid, Ibarra, 1822.

Vecchio, Giorgio. Filosofía del Derecho. Bosh. Casa Editorial, Barcelona, 1942.
Velasco, Juan. Historia del Reino de Quito. Riobamba, s/ed., 1789.
Vidal, Emma. Régimen señorial, señoríos eclesiásticos, exclaustración y 

desamortización. La Cartuja de Vall de Cristo en el fin del Antiguo Régimen, siglos 
XVIII-XIX. Universitat Jaume, s/ed., 2006, t. I.

Vitoria, Francisco. Doctrina sobre los indios. Salamanca, Editorial San 
Esteban, 1988.

Walsh, Catherine. La pluriculturalidad, una forma de dominación del capitalismo. 
Moreno, Carlos (ed.). Estudios sobre la educación superior indígena en Colombia, 
Bélgica, 2011.

Westlake, John. The collected papers of John Westlake. Cambridge University 
Press. 1914.

Williamson, Edwin. Historia de América Latina. México: Fondo de Cultura 
Económica, 2013.

Worcester vs. Georgia, Vol. 205 N° 102, 1832, p.58-60.
Yépez Cordero, Sergio. Acerca de la identidad latinoamericana. Repertorio 

Americano, 2015, Vol 25, p.39-61.
Zapata, Ricardo. Ciudadanía, democracia y pluralismo cultural: hacia un nuevo 

contrato social. Anthropos editorial, Barcelona, 2001.
Zea, Leopoldo. Pensamiento positivista latinoamericano. Caracas: Biblioteca 

Ayacucho, 1980.



131

Una Aproximación Cultural y Filosófica a la Justicia Indígena en el Ecuador




